

# Cérémonies





# Sommaire

| 1. Catholicisme oriental                                          | 3  |
|-------------------------------------------------------------------|----|
| 1.1 Introduction                                                  | 3  |
| 1.2 Grande bénédiction des eaux                                   | 4  |
| 1.3 πάνα κλίσε (longue et ancienne prière du christianisme) de la |    |
| Dormition                                                         | 6  |
| 1.4 Celebrating the Saint Apostles Peter and Paul                 | 7  |
| 2. Judaïsme                                                       |    |
| 2.1. Introduction                                                 | 9  |
| 2.2. Shavuot                                                      | 9  |
| 2.3. Souccoth                                                     | 11 |
| 2.4. Rosh Hashana                                                 | 13 |
| 3. Catholicisme Romain                                            | 16 |
| 3.1. Lavement des pieds                                           | 17 |
| 3.2. Baptême                                                      | 19 |
| 3.3. Messe de minuit                                              | 22 |
| 4. Orthodoxie orientale                                           | 24 |
| 4.1. Introduction                                                 | 24 |
| 4.2. Divine Liturgie                                              | 26 |
| 4.3. Veillée pascale                                              | 29 |
| 5. Islam                                                          | 35 |
| 5.1. Introduction                                                 | 35 |
| 5.2. Prière du vendredi                                           | 36 |
| 5.3. Laylat al-Qadr (La nuit du Décret)                           | 38 |
| 5.4. Hajj (Hadj, pèlerinage à La Mecque)                          | 39 |
| 6. Anglicanisme et protestantisme                                 | 42 |
| 6.1. Anglicanisme                                                 | 42 |
| 6.1.1. Christenings et baptêmes                                   | 42 |
| 6.1.2. Confirmation                                               | 43 |
| 6.1.3. Mariage                                                    | 44 |
| 6.2. Protestantisme                                               | 47 |
| 6.2.1. Baptême                                                    | 47 |
| 6.2.2. Bénédictions des nouveaux-nés                              | 49 |
| 7. Autres grandes religions                                       | 51 |
| 7.1. Bouddhisme                                                   | 51 |
| 7.1.1. Méditation                                                 | 51 |
| 7.1.2. Mandalas                                                   | 52 |
| 7.1.3. Coutumes bouddhistes                                       | 52 |



| 7.2. Hindouisme              | 54 |
|------------------------------|----|
| 7.2.1. Rites de bébé hindous | 54 |
| 7.2.2. Rites de mariage      | 54 |
| 7.2.3. Rites de la mort      | 56 |
| 7.3. Sikhisme                | 59 |
| 7.3.1. 5 K's                 | 59 |
| 7.3.2. Cérémonie de baptême  | 61 |
| 7.3.3. Cérémonie de mariage  | 61 |



# 1. Catholicisme oriental

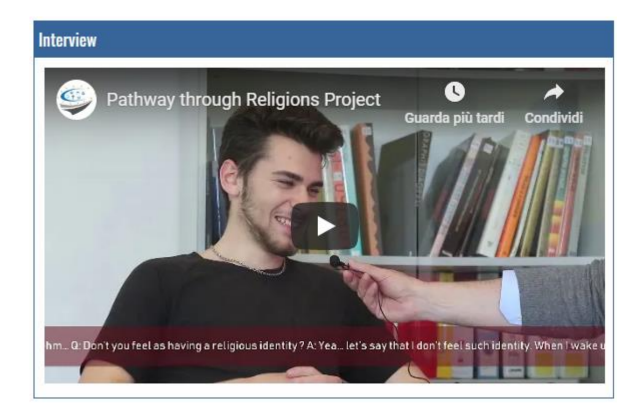
#### 1.1 Introduction

Les rites liturgiques des Églises catholiques orientales suivent le calendrier grégorien, adopté par l'Église catholique en 1582, mais ils ont conservé la forme des cérémonies célébrées dans l'Église unie, devant le Grand Schisme de 1054 ; ils sont souvent les mêmes que ceux que les fidèles des églises catholiques, même si elles suivent, au moins en partie, le calendrier julien.

Le rite liturgique le plus important est la Divine Liturgie ; la tradition byzantine reconnaît trois formes de Liturgie Divine : celle de saint Jean Chrysostome, celle de saint Basile et la Liturgie de la Pré sanctification.

- La Divine Liturgie de saint Jean Chrysostome est célébrée tous les jours de l'année.
- La liturgie de Saint Basile est célébrée à Noël, à l'Epiphanie, tous les dimanches de Carême, le Jeudi Saint, la veille de Pâques et le jour de Saint Basile.
- La liturgie de la pré-sanctification est célébrée les mercredis et vendredis de chaque semaine de Carême, sans consécration, puisque le pain est consacré le dimanche précédent.

D'autres cérémonies importantes sont la liturgie des heures, des processions et des bénédictions, qui sont toujours liées à la mémoire du Christ, de la Vierge Marie et des saints, selon les dates du calendrier liturgique.





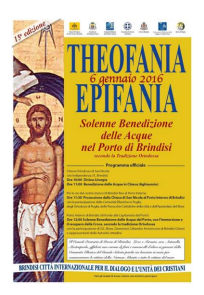
#### 1.2 Grande bénédiction des eaux

Cette cérémonie (commune aux Églises orthodoxes et aux Églises catholiques orientales) a lieu le 6 janvier, jour de la célébration des saintes théophanies (= Révélation de Dieu) du Seigneur Dieu et Sauveur Jésus Christ, après la conclusion de la divine liturgie ou après les vêpres. Un cortège vers la fontaine à l'extérieur de l'église, sur une rivière, à la mer, ou à l'arrière de l'église, là où un support est préparé avec un grand récipient rempli d'eau pour la bénédiction. Durant la messe, on chante quelques cantiques, puis le diacre récite une prière à haute voix, tandis que le prêtre récite d'autres prières à voix basse ; quand le diacre a terminé, le prêtre récite une prière à haute voix, puis plonge la croix dans l'eau trois fois, la tenant dans ses mains avec un petit bouquet d'herbes aromatiques, en chantant trois fois un hymne. Toutes les



Photo du rite à Fanar, Istanbul, Turquie

personnes présentes à la cérémonie vont ensuite embrasser la Sainte Croix tenue par le pasteur, une dernière personne asperge d'une branche l'eau bénite sur la tête de chacune d'elles. Enfin, un hymne de conclusion est chanté.



Conseils sacrés à Brindisi, Italie

Les symboles présents dans ce rite sont au nombre de trois : la croix, l'eau et les herbes aromatiques. La croix indique la divinité du Christ qui a sanctifié les eaux du Jourdain le jour de son baptême ; l'eau représente la purification des fidèles, c'est pourquoi elle est aspergée par le célébrant ; les herbes aromatiques rappellent celles qui, selon la tradition, apparaissent sur le site de la crucifixion.

La valeur religieuse du rite est essentiellement propitiatoire, car il est placé au début de l'année, et selon la tradition grecque en ce jour "les cieux sont ouverts" pour accueillir les saints désirs des fidèles.

La participation des fidèles est très importante, en partie parce que certains doivent porter des objets liturgiques dans la procession (icônes, bougies, encens), et les fidèles doivent récupérer la croix quand elle est jetée dans les rivières ou en mer.

L'espace de la célébration est extérieur, même si parfois la

bénédiction a lieu entièrement à l'intérieur de l'église ; le rituel est aussi un défi, car en Europe de l'Est, début janvier, le climat est souvent glacial, et les eaux sont gelées.



# **Images**



Photos du rite à Lecco, Italie



Photos du rite à Lecco, Italie



Photos du rite à Padoue, Italie

# **Vidéos**



Rite de la bénédiction à S. Maria in Cosmedin, Rome, Italie



Rite de l'église catholique d'Ukraine à Florence





Rite de l'Église orthodoxe de Florence



Rite à Budapest



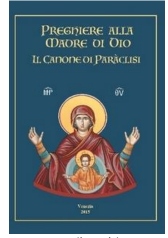
Rite de l'église orthodoxe de Palerme

# 1.3 πάνα κλίσε (longue et ancienne prière du christianisme) de la Dormition

La dévotion byzantine à la Mère de Dieu (Theotòkos) s'exprime largement dans le culte liturgique, et particulièrement dans certaines compositions.

L'un d'entre eux, le Canon paraclétique (= supplication à la Mère de Dieu), composé vers le IXe siècle, est un texte de dévotion très répandu dans le christianisme oriental, et représente la partie essentielle du πάνα κλίσε, office liturgique en l'honneur de la Mère de Dieu, utilisé en période difficile ou de grande détresse, et habituellement chanté durant le Carême de la Dormition, qui est chaque jour durant les deux semaines précédant les grandes fêtes de la Sainte et Sainte Marie. La structure et l'organisation de la célébration sont assez complexes et varient selon les lieux et les circonstances, mais au centre de la liturgie se trouve encore le Canon Paraclétique, composé de neuf odes entrecoupées de prières.

A la fin du Paraclisi, dans la soirée du 14 août, une icône particulière, faite d'un tissu brodé appelé "épitaphe", représentant la Vierge



Couverture d'une édition italienne du canon *Paraclétique* 

endormie, est placée dans un cercueil pour symboliser le suaire de la Vierge et est portée en cortège.



# **Images**



Un prêtre catholique oriental et un prêtre latin ouvrant la procession de la Dormition à Montebello Ionico (CS)



Épitaphe au Séminaire pontifical grec



Épitaphe contemporaine (XXIe siècle)



Épitaphe orthodoxe (XIXe siècle)

# Vidéo



Procession de la Dormition à Macchia Albanese (CS)

La fête de saint Pierre et Paul est l'une des douze fêtes les plus importantes du calendrier liturgique des Églises orientales, afin d'avoir une organisation spécifique. A la fin de la liturgie et des vêpres, l'icône des deux saints, qui dans certaines communautés est portée en procession, est présentée à la vénération des fidèles.



La fête et la commémoration des Apôtres Pierre et Paul est célébrée avec la Divine Liturgie de Saint Jean Chrysostome qui est célébrée le matin du jour de la fête et précédée d'un service du matin (Orthros). Une Grande Vêpres a lieu la veille du jour de la Fête.









Icônes orientales des Saints Apôtres Pierre et Paul

Les Églises orientales ont une belle présentation et reconnaissent l'importance et la proéminence des Apôtres Pierre et Paul, l'icône représentant les deux Apôtres debout ensemble tenant une image de l'Église.

Les deux apôtres, choisis par le Seigneur, ont contribué à l'établissement et à la croissance de l'Église primitive par leur audace, leur force spirituelle et leur sagesse. Ainsi, ils sont reconnus comme "piliers" de l'Église, ayant tout offert même jusqu'à la mort pour l'Évangile du Christ.



Procession des apôtres SS Pierre et Paul (église latine)



Début de la célébration byzantine de Saint Pierre et Paul

Dans l'icône, l'apôtre Paul, le grand missionnaire de l'Église primitive, tient un livre évangélique, tandis que l'apôtre Pierre offre une bénédiction de sa main droite. Au sommet de l'icône se trouve un demi-cercle représentant le royaume divin. Les rayons s'étendent en demi-cercle représentant les bénédictions et la présence de Dieu sur Ses deux hérauts choisis de la Vraie Foi.



# 2. Judaïsme

#### 2.1. Introduction

Dans ce chapitre, vous trouverez des informations sur les cérémonies juives - le chapitre présente des informations sur Shavuot, Sukkot et Rosh Hashana. Les cérémonies font partie intégrante de chaque culture. Si Rosh Hashana est très populaire, parce que vous pouvez trouver des célébrations similaires à travers de nombreuses religions et cultures, Shavuot et Sukkot ne sont pas les plus populaires mais sont deux des fêtes les plus importantes de l'année et liées aux cérémonies très spécifiques, liées aux traditions qui ont été conservées pendant des siècles.





# 2.2. Shavuot

De toutes les fêtes juives du calendrier, Shavuot n'est pas la plus connue. Mais c'est l'une de leurs trois grandes célébrations annuelles, et elle se déroule sur un ou deux jours au début de l'été, tombant le sixième jour du mois hébreu de Sivan. Le festival marque l'annonce des 10 commandements de la Torah, et en français c'est ce qu'on appelle la Fête des Semaines (Shavuot lui-même signifiant'semaines').

Shavuot a une double signification. Elle marque la très importante moisson du blé en Israël (Exode 34:22), et commémore l'anniversaire du jour où Dieu a donné la Torah à la nation d'Israël rassemblée au mont Sinaï - bien que l'association ne soit pas



Une célébration jubilatoire de Shavuot utilisant des accessoires pour symboliser le début de la moisson du blé en Terre d'Israël.

explicite dans le texte biblique entre le don de la Torah (Matan Torah) et Shavuot.

La fête est l'un des Shalosh Regalim, les trois fêtes bibliques de pèlerinage. Le mot Shavuot signifie semaines, et il marque la conclusion du comptage de l'Omer. Sa date est directement liée à celle de la Pâque ; la Torah exige que le Comptage de l'Omer, qui commence le deuxième jour de la Pâque, soit suivi immédiatement par Shavuot. Ce comptage des jours et des semaines est compris comme l'expression de l'anticipation et du désir de donner la Torah. A la Pâque, le peuple d'Israël fut libéré de son esclavage envers Pharaon; à Shavuot, il reçut la Torah et devint une nation engagée à servir Dieu. La yahrzeit du roi David est traditionnellement observée sur Shavuot. Les juifs hassidiques observent



aussi la yahrzeit du Baal Shem Tov.

Shavuot est l'une des fêtes juives les moins connues des Juifs séculiers de la diaspora juive, alors que ceux d'Israël et de la communauté orthodoxe en sont plus conscients.

Selon la loi juive, Shavuot est célébré en Israël pendant un jour et dans la diaspora pendant deux jours. Le judaïsme réformé ne célèbre qu'un seul jour, même dans la diaspora.

Dans la Bible, Shavuot est appelé la Fête des Semaines.

(Ḥag ha-Shavuot, Exode 34:22, Deutéronome 16:10) ; Fête de la moisson

(Ḥag ha-Katsir, Exode 23:16), et le Jour des premiers fruits (Yom ha-Bikkurim, Nombres 28:26).

Le Talmud se réfère à Shavuot sous le nom d'Atzeret (littéralement, "s'abstenir" ou "se retenir"), se référant à l'interdiction de travailler pendant cette fête et à la conclusion de la fête et de la saison de Pâque. Puisque Shavuot a lieu 50 jours après la Pâque, les juifs hellénistiques lui ont donné le nom de "Pentecôte" ("cinquantième jour").



Les fleurs et la verdure sont la clé du symbolisme de l'événement (Shavuot)

En 2018, Shavuot tombe du coucher du soleil le 19 mai au crépuscule le 21 mai. La date correspond directement à la Pâque, Shavuot tombant un peu moins de six semaines après elle. Selon la loi juive, Shavuot est célébré en Israël pendant un jour et dans la diaspora (hors d'Israël) pendant deux jours. Cela dit, le judaïsme réformé ne célèbre Shavuot qu'un seul jour, même dans la diaspora : la fête commémore l'anniversaire du jour où Dieu a donné la Torah à toute la nation d'Israël réunie au mont Sinaï, et marque le début de la moisson du blé en Terre d'Israël également. La journée est typiquement marquée par la consommation de produits laitiers et de poisson, parce qu'avant que Dieu ne donne ses commandements, ses dévots n'étaient pas sûrs du type de viande qu'ils seraient autorisés à manger. Parmi les plats laitiers consommés, mentionnons le gâteau au fromage, les crêpes au fromage, le kreplach au fromage et le sambousek au fromage.

La verdure et les fleurs sont souvent utilisées pour décorer les maisons pendant le Shavuot parce qu'on pensait que le mont Sinaï avait éclaté en fleurs en prévision des paroles de Dieu. En plus de cela, il y a aussi l'étude nocturne de la Torah, des lectures du Livre de Ruth et un poème liturgique appelé Akdamut in synagogue.

#### **Images**



Célébrations du Shavuot à Naplouse en Cisjordanie, Palestine



Shavuot, Kibboutz Gan-Shmuel, Israël







Des Israéliennes éthiopiennes vêtues de robes blanches traditionnelles tiennent un panier de fruits et de légumes debout dans un champ, en prévision de la prochaine fête juive de Shavuot.

#### **Vidéos**



Cérémonie du Shavuot à Moshav Bilu, Israël le 04/06/2014



Shavuot First-Fruits/ Reconstitution de Twin Loaves

#### 2.3. Souccoth

Sukkot (fête des stands ou des tabernacles) est l'un des trois pèlerinages bibliques connus sous le nom de shalosh regalim. Il s'agit d'une fête agricole qui à l'origine était considérée comme une action de grâce pour la récolte des fruits. Les Sukkot sont des structures en forme de hutte dans lesquelles les Juifs ont vécu pendant les 40 années de voyage dans le désert après l'exode d'Egypte. En tant qu'habitation temporaire, la souccah représente aussi le fait que toute existence est fragile et que, par conséquent, Souccah est un temps pour apprécier l'abri de nos maisons et de nos corps.

Sukkot est célébré par, tout d'abord, la construction d'un sukkot. Les Juifs sont tenus de manger dans la souka pendant huit jours (sept jours en Israël), et



Des Juifs marocains et des touristes juifs israéliens participent à une cérémonie religieuse pour célébrer la fête de Souccoth.

certains dorment même dans la souka pendant la durée des vacances. La souka est décorée et le premier jour est considéré comme un jour saint où la plupart des formes de travail sont interdites.



Les rabbins ont dicté que l'arbat ha'minim (quatre espèces) devrait être tenu ensemble et agité pendant les vacances. Celles-ci sont basées sur quatre plantes mentionnées dans la Bible, et la version rabbinique comprend les suivantes : l'etrog (fruit du cédrat), le lulav (fronde de palmier), les hadas (feuilles du myrte) et l'aravah (feuilles du saule). Cette cérémonie d'agitation a eu lieu au Temple dans le monde antique.

Sur le calendrier hébreu, Sukkot commence le 15 de Tishrei et continue jusqu'au 21 de Tishrei.

Sukkot est célébré par, tout d'abord, la construction d'un sukkot. Les Juifs sont tenus de manger dans la souka pendant huit jours (sept jours en Israël), et certains dorment même dans la souka pendant la durée des vacances. La souka est décorée et le premier jour est considéré comme un jour saint où la plupart des formes de travail sont interdites. Les rabbins ont dicté que l'arbat ha'minim (quatre espèces) devrait être tenu



Des hommes juifs ultra-orthodoxes assistent aux prières de Souccoth en tenant une fronde de palmier, liée à deux autres branches, et le fruit d'un étrog arbre, à la yeshiva Belz pendant la fête juive de Souccoth à Jérusalem. Cette semaine de vacances commémore l'histoire biblique des 40 ans d'errance des Israélites dans le désert et des cabanes décorées sont érigées à l'extérieur des foyers religieux comme symbole d'abri temporaire.

ensemble et agité pendant les vacances. Celles-ci sont basées sur quatre plantes mentionnées dans la Bible, et la version rabbinique comprend les suivantes : l'etrog (fruit du cédrat), le lulav (fronde de palmier), les hadas (feuilles du myrte) et l'aravah (feuilles du saule). Cette cérémonie d'agitation a eu lieu au Temple dans le monde antique.

Le septième jour de Soukkot s'appelle Hoshanah Rabah. Ce jour-là, dans la synagogue, les juifs font sept fois le tour de la salle pendant que les arbat ha'minim ont lieu et que des prières spéciales sont récitées.

Il n'y a pas d'aliments traditionnels Sukkot, sauf les kreplach (boulettes farcies). L'inspiration des repas Sukkot peut venir de l'origine de la récolte de la fête, et les repas peuvent inclure des fruits et légumes frais, ou d'autres ingrédients liés à la récolte. Bien sûr, la challah, la soupe au poulet et les kugels sont des aliments traditionnels juifs qui peuvent être servis sur Sukkot (ou à tout moment de l'année).

#### **Images**



Dernier jour de Souccoth au Mur occidental



Célébration de la récolte des souccotiers





Quatre fruits mentionnés dans la Bible sont consommés à Sukkot. Les plantes sont "etrog" (fruit d'un citronnier), "lulav" (fronde mûre et fermée d'un palmier dattier), "hadass" (feuilles du myrte et "aravah" (feuilles du saule). Les rabbins ont dicté que les quatre sortes devraient être tenues ensemble et agitées pendant les vacances.

#### **Vidéos**



Cette vidéo montre la célébration de Sukkot.



Cette vidéo montre la cérémonie d'ouverture de Sukkot

#### 2.4. Rosh Hashana

Rosh Hashanah (de l'hébreu "tête de l'année"), connu comme le Nouvel An juif, commence les grandes fêtes juives, un temps de réflexion, de charité et de nouveaux départs dans le calendrier hébreu. ... Rosh Hashanah tombe un jour différent chaque année, généralement en septembre. La célébration de 2 jours commence au coucher du soleil le soir précédant la première journée complète. Le terme "Rosh Hashanah" dans son sens actuel n'apparaît pas dans la Torah. Lévitique 23:24 se réfère à la fête du premier jour du septième mois comme "Zikhron Teru'ah" ("[un] mémorial[avec le] souffle[des cornes]") ; il est également mentionné dans



Rosh Hashanah celebration

la même partie du Lévitique comme (shabbat shabbaton) ou avant-dernier sabbat ou repos médical, et un "jour saint pour Dieu". Ces mêmes mots sont couramment utilisés dans les Psaumes pour désigner les jours oints. Nombres 29:1 appelle le festival Yom Teru'ah, (" Jour[de] souffler[la corne] "), et symbolise un certain nombre de sujets, tels que la reliure d'Isaac par laquelle un bélier a été sacrifié au lieu d'Isaac, et les sacrifices des animaux, dont les béliers, qui devaient être exécutés. L'origine du Nouvel An hébreu est liée au début de l'année économique dans les sociétés agricoles du



Proche-Orient ancien. Le Nouvel An était le début du cycle des semailles, de la croissance et de la récolte ; la récolte a été marquée par sa propre série de grandes fêtes agricoles.

L'observance centrale de Rosh Hashanah est d'entendre le son du shofar, la corne du bélier. C'est une mitzvah d'entendre le shofar les deux matins de la fête (sauf si le premier jour est Shabbat, auquel cas nous ne soufflons le shofar que le deuxième jour).

Les 30 premiers coups du shofar sont soufflés après la lecture de la Torah pendant les offices du matin, et jusqu'à 70 sont ensuite soufflés pendant (et immédiatement après) le Musafservice. Pour quelqu'un qui ne peut pas venir à la synagogue, le shofar peut être soufflé le reste de la journée. Si vous n'y arrivez pas,

veuillez contacter le centre Chabad le plus proche de chez vous pour organiser une "visite à domicile".

Comme pour toutes les grandes fêtes juives, les femmes et les filles allument des bougies chaque soir de Rosh Hashanah et récitent les bénédictions appropriées. La deuxième nuit (ou si vous allumez après la tombée de la nuit la première nuit), assurez-vous d'utiliser une flamme existante. Pensez à un nouveau fruit que vous allez manger (ou au vêtement que vous portez) pendant que vous dites la bénédiction de Shehechiyanublessing. Les gens mangent des repas de fête tous les soirs et tous les jours de la semaine. Comme tous les autres repas des Fêtes, nous commençons par réciter le kiddush sur le vin, puis nous disons la bénédiction sur le pain.



La coutume de Tachitch sur Roch Hachana Le mot "Tachitch" signifie "Tu rejetteras". Dans ce contexte, il se réfère à une coutume datant au moins du XIVe siècle, mais probablement beaucoup plus ancienne, basée sur les derniers versets du Livre de Michah (Michée) 7:18-20.

Le pain (traditionnellement cuit dans des pains de challah ronds, et souvent saupoudré de raisins secs) est trempé dans du miel au lieu de sel, exprimant notre souhait d'une année sucrée. Nous le faisons sur Rosh Hashanah, Shabbat Shuvah (le Shabbat avant Yom Kippour), dans le repas pré-Yom Kippour et pendant Sukkot.

Quand quelqu'un rencontre un compatriote juif la première nuit de Rosh Hashanah, souhaitez-lui, "Leshana tovah tikatev v'tichatem" ou, pour une femme, "Leshana tovah tikatevee v'tichatemee" ("Que vous soyez inscrits et scellés pour une bonne année"). Après la première nuit, souhaitez-leur une "G'mar chatimah tovah" ("Une bonne inscription et un sceau[dans le Livre de Vie]"). Une grande partie de la journée se passe à la synagogue. Les prières du soir et de l'après-midi sont semblables à celles d'une fête régulière. Cependant, les services du matin sont beaucoup plus longs. Le livre de prières des Fêtes, appelé machzor, contient toutes les prières et les lectures de la Torah pour toute la journée. L'ajout le plus important est la cérémonie de shofar-blowing.



# **Images**



C'est un temps de réflexion et de repentance, appelé "jour du jugement" ou "jour de repentance". L'un des rituels les plus importants de la fête est le son du shofar, ou corne de bélier. Il est utilisé comme un appel à la repentance pendant les grands jours saints.



Le rituel de Tachitch - le rejet symbolique de ses péchés



Célébration de Rosh Hashanah au Temple Israël de Miami

# Vidéo



La vidéo donne quelques étapes pratiques sur la façon de célébrer Rosh Hashana.



#### 3. Catholicisme Romain

Les cérémonies religieuses sont des activités menées ou célébrées à l'occasion des événements religieux les plus importants ou les plus significatifs de la vie des individus ou des communautés.

Dans le cas du catholicisme romain, les cérémonies peuvent marquer des points importants de l'année, avec par exemple la messe de minuit, la veillée de la Pentecôte, la veillée pascale, ou des points importants de la vie des individus, par exemple les sept sacrements comme le baptême ou le mariage. D'autres types de cérémonies comprennent des événements plus fréquents ou réguliers, comme la messe dominicale hebdomadaire.

Les sept sacrements, qui descendent des actions de Jésus-Christ et qui ont été codifiés formellement au XVIe siècle avec le Concile de Trente, sont parmi les plus importants des cérémonies concernant les individus, car ils sont destinés à signifier et canaliser la grâce de Dieu.

Les sept sacrements comprennent :

- Le baptême (régénération et initiation dans l'église signifiée par le signe extérieur de l'eau), la Confirmation (pour renforcer et confirmer le baptême) et l'Eucharistie (l'acte central du culte chrétien), qui sont les sacrements de l'initiation
- La réconciliation (guérison spirituelle par la confession) et l'onction des malades (ou onction extrême, réservée aux personnes qui sont ou pourraient être proches de la mort), qui sont les sacrements de la guérison.
- et les Ordres sacrés (par lesquels les gens peuvent se mettre au service de l'Église en devenant prêtres, évêques ou diacres) et le Mariage (le Mariage), qui sont les sacrements du service.

De plus, certain passages in an individual Christian's life are marked by celebration and special services. These include Baptism, or birth into the Christian church; Confirmation, an informed commitment to membership in the church; weddings; and funerals.





# 3.1. Lavement des pieds

L'une des traditions les plus marquantes de la Semaine Sainte est le "lavement des pieds" à la messe du Jeudi Saint.

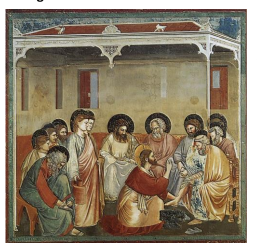
Lors de la dernière Cène, Jésus est "l'hôte" et les apôtres les "invités". Laver les pieds des voyageurs fatigués était un travail délégué à un esclave non-juif par l'hôte. On ne s'attendrait pas à ce qu'un esclave juif se lave les pieds. L'hôte d'un repas ne s'abaisserait certainement pas à accomplir luimême cette vile tâche. Les pieds des voyageurs de l'ancienne Palestine étaient chaussés de sandales, et donc sales, parce qu'ils voyageaient sur des routes de terre. Cependant, comme le dit saint Paul : « Ayez-en vous les sentiments qui étaient en Jésus Christ, lequel, existant en forme de Dieu, n'a point regardé comme une proie à arracher d'être égal avec Dieu, mais s'est dépouillé lui-même, en prenant une forme de serviteur, en devenant semblable aux hommes ; et ayant paru comme un simple homme" (Ph 2,5-7) Jésus lui-même nous dit que "Ainsi les derniers seront les premiers, et les premiers seront les derniers." (Mt 20,16) et dans le lavement des pieds il montre sa volonté de prendre l'ouvrage du dernier.

Si Jésus lave les pieds de ses disciples, c'est pour leur offrir un exemple à suivre. Ils doivent toujours faire preuve d'humilité et se dévouer les uns aux autres. Comme l'écrit saint Augustin : "Comme[l'homme] s'est perdu en imitant l'orgueil du trompeur, qu'il imite maintenant, quand il est trouvé, l'humilité du Rédempteur".

Le rite est accompli par le prêtre pendant la célébration de la messe à Coena Domini. En 2014, le Pape François a publié un décret révisant les règles du rituel traditionnel de lavage des pieds le Jeudi Saint, déclarant que le rite ne devrait plus être limité aux hommes et aux garçons, mais inclure également les femmes et les jeunes filles. Selon le décret, les participants à la cérémonie devraient être représentatifs de l'ensemble de la communauté. Le changement, écrit François, est "une tentative d'améliorer la méthode de mise en œuvre, d'exprimer tout le sens du geste accompli par Jésus à la Dernière Cène, son don de lui-même "jusqu'au bout" pour le salut du monde, sa charité sans bornes".

Expliquant le sens de cette cérémonie, le Pape a dit : "Le Cénacle nous parle de service, de Jésus donnant l'exemple aux disciples en leur lavant les pieds. Se laver les pieds signifie s'accueillir, s'accepter, s'aimer et se servir les uns les autres. C'est servir les pauvres, les malades et les exclus, ceux que je trouve difficiles, ceux qui m'ennuient".

#### **Images**



GIOTTO, Le Christ lavant les pieds des disciples, Padoue, Chapelle Scrovegni, 1303-1305

Après la scène de la trahison de Judas sur le mur de l'arc de triomphe, l'histoire se poursuit sur l'étage en contrebas, du côté de la fenêtre (à droite) de la chapelle. Nous avons ici un arrangement symétrique (une scène extérieure flanquée de deux scènes intérieures) de scènes de la Passion du Christ - la dernière Cène, le lavement des pieds, le baiser de Judas, le Christ avant Caïphe, et la Flagellation. Les détails sont très précis, surtout l'intensité de l'échange de regards entre Jésus et Pierre.





DUCCIO DI BUONINSEGNA, Dernière Cène et le lavement des pieds, Sienne, Museo dell'Opera Metropolitana del Duomo, 1308-1311

Le lavement des pieds et la Cène est un tableau autographe de Duccio di Buoninsegna appartenant au registre principal du Maestà du Dôme de Sienne. Les deux représentations sont peintes sur un seul panneau pour représenter les deux thèmes qui, dans leur unité, constituent le cœur du Jeudi Saint. Le lavement des pieds n'est dit que dans l'Évangile de saint Jean.



JACOPO COMIN surnomé TINTORETTO, Le Christ lavant les pieds des disciples, Madrid, Musée du Prado, 1548-1549

Christ Lavant les Pieds des Disciples était un thème favori du Tintoret et il y a au moins six œuvres connues de lui sur le sujet. Cette histoire du Nouveau Testament (Jean 13,1-20) exigeait une image complexe avec de nombreux personnages dans une variété de poses et de mouvements, et la diversité et le défi ont attiré Tintoret. Vu de la droite, le tableau est extraordinairement cohérent. Les espaces morts parmi les personnages disparaissent et la composition apparaît ordonnée le long d'une diagonale qui commence avec le Christ et Saint Pierre et se poursuit le long de la table et les Apôtres qui l'entourent, pour se terminer à l'arche derrière le canal, véritable point de fuite de l'œuvre.



SIEGER KÖDER, Jésus lave les pieds de Pierre,

Dans son tableau, Sieger présente le lavement des pieds aux côtés des éléments du pain et du vin. La posture de Jésus est significative ; il se penche pour servir l'homme. Il reproduit sur la toile le drame et l'intimité de la rencontre entre Jésus et Pierre présentés dans l'Évangile de saint Jean.





POPE FRANCIS, Cérémonie de lavement des pieds le Jeudi Saint, Rome, Eglise "Notre Père" Eglise Rebibbia Nouveau Complexe Pénitentiaire de District, 2 aprile 2015

Pendant la messe du Jeudi Saint de la Cène du Seigneur. Le pape François a lavé les pieds de 12 détenus et d'un tout-petit qui vit avec sa mère incarcérée. "Jésus ne se lasse pas d'aimer qui que ce soit, il nous aime tous" à tel point qu'il a donné sa vie pour "nous donner la vie, pour chacun de nous... pour vous, pour vous, pour moi, pour eux", a-t-il dit, désignant les détenus, hommes et femmes, réunis dans la chapelle "Notre Père" de la prison de Rebibbia à Rome.

#### Vidéos



Jésus lave les pieds des disciples - Dans cette scène de La Passion du Christ, Jésus regarde les pieds d'un des hommes qui le flagellent... et se souvient de son temps, juste la veille au soir, où il lavait les pieds de chaque disciple. Même Judas.... Et II dit : "Je t'ai donné l'exemple."



Le Pape explique le rituel du lavement des pieds -Au cours d'une audience spéciale du Jubilé le 12 mars, le Pape François a expliqué la signification du geste de Jésus de laver les pieds de ses

#### 3.2. Baptême

Dans le christianisme, le baptême est le sacrement d'admission à l'église, symbolisé par le versement ou l'aspersion d'eau sur la tête ou par immersion dans l'eau. La cérémonie est habituellement accompagnée des paroles "Je vous baptise au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit". Dans la doctrine de saint Paul, elle signifie l'effacement des péchés passés et la renaissance de l'individu dans une vie nouvelle.

Il est bien connu que l'ablution ou le bain étaient courants dans la plupart des nations anciennes comme préparation aux prières et aux sacrifices ou comme expiation du péché. Dans les pays chauds, ce lien est probablement encore plus étroit que dans les climats plus froids, d'où la fréquence des ablutions dans les rites religieux à travers l'Orient.





L'immersion rituelle a traditionnellement joué un rôle important dans le judaïsme, comme symbole de purification (dans le mikvah, un bain postmenstruel ou rituel utilisé par les femmes) ou comme symbole de consécration (dans les rituels de conversion, accompagnés par des prières spéciales). Selon l'Évangile, Jean le Baptiste a baptisé Jésus. Dès le IIe siècle, le minimum irréductible pour un baptême valide semble avoir été l'utilisation de l'eau et l'invocation de la Trinité.

Au début, pour le baptême, on utilisait de petits bâtiments romains circulaires qui étaient destinés à des fins religieuses, mais parce que le baptême n'était à l'origine célébré que trois jours fériés, Pâques, Pentecôte et Epiphanie, l'agrandissement des anciens bâtiments romains devint nécessaire pour accueillir un nombre croissant de convertis. Le nouveau baptistère était généralement octogonal dans le plan, une métaphore visuelle pour le nombre huit, qui symbolisait dans la numérologie chrétienne un nouveau commencement. De même que huit suit le nombre "complet", sept, de même le début de la vie chrétienne suit le baptême. Habituellement, un baptistère était couvert d'une coupole, le symbole du royaume céleste vers lequel le chrétien progresse après la première étape du baptême.

Le baptême au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit est le rite par lequel les personnes sont admises dans l'Église du Christ. C'est la profession publique de foi et de disciple. Le mot grec "baptiser" signifie "immerger". Se baigner avec de l'eau exprime le passage d'une condition à une autre, c'est un signe de purification pour un nouveau départ. En vertu de l'Esprit Saint, le baptême nous plonge dans la mort et la résurrection du Seigneur, noyant dans les fonts baptismaux le " vieil " homme, dominé par le péché qui le sépare de Dieu, et donnant naissance à l'homme nouveau, recrée en Jésus.

Les symboles du baptême sont : l'eau, deux sortes d'huile, le vêtement baptismal et la bougie. L'eau est un symbole de vie divine, de grâce, de nouvelle naissance, de croissance, de puissance, de délivrance, de purification et d'alliance. L'Huile des Catéchumènes représente le salut ainsi que la force et la puissance qui viennent du Christ notre sauveur. Le Christ sacré représente le salut, la participation au sacerdoce du Christ, l'appartenance au corps du Christ et la participation à la vie éternelle. Le vêtement de baptême est un vêtement blanc porté dès le début du rituel ou donné après avoir été versé ou immergé. C'est un signe extérieur de la dignité chrétienne de la personne. Cela signifie aussi que la personne est devenue une nouvelle création et a été revêtue du Christ.

La bougie du baptême est allumée à partir de la bougie de Pâques. La bougie représente Jésus ressuscité, qui est la lumière du monde (Jeann 8,12). Jésus est la lumière qui guide chaque baptisé. Elle représente aussi la flamme de la foi, qui doit être maintenue brillamment allumée.

#### **Images**



MARKO IVAN RUPNIK, - CENTRO ALETTI, Le Baptême, 2016, Église des Saints Cosmas et Damien, Concorezzo (MB).

Celui qui est né dans une étable, adoré par les Mages, baptisé au Jourdain accepte la condition de pécheur, se laisse unir à eux en acceptant la condition d'Agneau de Dieu qui avec la mort "ôte le péché du monde" (Jean 1, 29). C'est pourquoi le corps de Jésus est représenté comme mort, comme une place dans le tombeau et les bras tendus semblent immobiles.





ANDREA DEL VERROCCHIO, LEONARDO DA VINCI ET AUTRES, Le Baptême du Christ, 1475-1478, Galerie des Offices, Florence.

Sur les rives du Jourdain, en Palestine, Jésus est baptisé par saint Jean, qui mouille d'eau la tête du Christ. Saint Jean-Baptiste tient dans ses bras une fine croix et un rouleau portant l'inscription de l'annonce de l'avènement du Sauveur : ECCE AGNUS DEI [QUI TOLLIT PECCATA MUNDI] ("Voici l'Agneau de Dieu, qui ôte le péché du monde" Jean 1, 29). Deux anges agenouillés sont également présents à l'événement, dont l'un tient les vêtements de Jésus.

Il était d'usage, dans les ateliers d'artistes du XVe siècle, que le chef d'atelier dessine la pièce, laissant les parties secondaires à peindre par les élèves et les collaborateurs. Il est probable que sur le panneau avec le Baptême du Christ, ainsi que Verrocchio et Leonardo, un autre peintre plus âgé a



Baptistère néonien, IVe siècle, Ravenne.

Fondé par l'évêque Ursus, il fut donc construit après l'an 396, avant le transfert de la capitale de Milan à Ravenne. Le baptistère, dont le sol est dominé par un arc de marbre, est célèbre pour les mosaïques de la coupole commandées par l'évêque Neonius. La mosaïque centrale représente le Baptême du Christ, représenté comme un jeune homme immergé sur les hanches dans les eaux pures du Jourdain. Il s'agit de l'une des plus anciennes scènes en mosaïque du baptême du Christ à l'intérieur d'un bâtiment monumental.



Le baptistère de Saint-Jean, XIIe siècle, Florence.

Le Baptistère de San Giovanni, l'une des plus anciennes églises de Florence, est situé en face de la cathédrale de la ville, l'église de Santa Maria del Fiore. De plan octogonal, il est entièrement revêtu de dalles de marbre blanc de Carrare et de marbre vert Prato. Il est recouvert d'une coupole de huit segments reposant sur des murs péricentraux, mais le dôme ne peut être détecté de l'extérieur car il est dissimulé par les murs surélevés au-dessus de l'arcade au deuxième niveau et couronné par un toit pyramidal plat.





#### Baptême des adultes.

Les adultes qui demandent le baptême le reçoivent normalement le Samedi Saint pendant la Veillée pascale. Les paroisses accueillent ces nouveaux catholiques par le Rite de l'initiation chrétienne des adultes (RICA).

#### Vidéos



L'église catholique St Michael : Baptême -Présentation du rite du baptême et de sa signification



Veillée pascale 2015 | Baptêmes des adultes -Cérémonie de baptême d'immersion pour adultes. Le 4 avril 2015, lors de la Veillée pascale, le P. John Riccardo a baptisé neuf personnes dans l'Église catholique romaine à l'église catholique Our Lady of Good Counsel à Plymouth, Michigan.

# 3.3. Messe de minuit

Il y a quatre liturgies de Noël de l'Église catholique romaine : La veillée de Noël et la messe à minuit, le 24 décembre, la messe à l'aube et pendant la journée, le 25 décembre.

La messe de minuit est la plus importante, car elle célèbre la naissance de Jésus-Christ. Il se tient traditionnellement vers minuit, lorsque la veille de Noël devient le jour de Noël, mais peut aussi avoir lieu plus tôt, et s'appelle alors Messe pendant la nuit. La messe de minuit était à l'origine une succession de trois messes (d'une tradition du 7ème siècle). Puis, à partir du XIXe siècle, ces messes ont été regroupées dans la Messe de minuit.

Nous pouvons voir la messe de minuit comme la célébration du passage des ténèbres à la lumière. En effet, il peut être lié à Isaïe 9 : 1-6 où la naissance du Christ est annoncée par une lumière dans les ténèbres : " (...) Si les temps passés ont couvert d'opprobre Le pays de Zabulon et le pays de Nephthali, Les temps à venir couvriront de gloire La contrée voisine de la mer, au delà du Jourdain, Le territoire des Gentils. Le peuple qui marchait dans les ténèbres Voit une grande lumière;. (...) Car un enfant nous est né, un fils nous est donné".

Le Pape François a commenté ce passage à l'occasion de sa messe de minuit de 2013 en tant que





telle : "Cette prophétie d'Isaïe ne cesse jamais de nous toucher, surtout quand nous l'entendons proclamée dans la liturgie de la nuit de Noël. Il ne s'agit pas simplement d'une question émotionnelle ou sentimentale. Elle nous émeut parce qu'elle affirme la réalité profonde de ce que nous sommes : un peuple qui marche, et tout autour de nous - et en nous aussi - il y a ténèbres et lumière. Dans cette nuit, alors que l'esprit des ténèbres enveloppe le monde, se produit à nouveau l'événement qui nous étonne et nous surprend toujours : les gens qui marchent voient une grande lumière. Une lumière qui nous fait réfléchir sur ce mystère : le mystère de la marche et de la vue."

#### **Images**



Le Pape François et une figurine de l'Enfant Jésus - Le Pape François vénère une figurine de l'Enfant Jésus au début de la messe de la veille de Noël dans la Basilique Saint Pierre, Vatican (24 décembre 2017)



Messe de minuit à Bethléem Photo de Donatus (Darko Tepert), CC BY-SA 2.5

Messe de minuit à New York Photo par Patrick Sweeney, CC BY-SA 2.0

#### Vidéo



Exemple de messe de minuit : la messe papale de 2017



### 4. Orthodoxie orientale

#### 4.1. Introduction

Les rites sacrés de l'Église orthodoxe orientale sont divisés en services divins et mystères.

Selon la théologie orthodoxe, le but de la vie chrétienne est d'atteindre l'union mystique avec Dieu la théose. Cette union s'entend à la fois collective et individuelle. Toutes les cérémonies orthodoxes et toute la vie de l'église sont organisées pour guider les fidèles vers la théose.

Les Mystères (aussi connus sous le nom de Sacrements) sont établis par le Seigneur Jésus Christ. Les prières rituelles et les actions du ministre invoquent la grâce de Dieu, qui se manifeste invisiblement, qui purifie, rajeunit, soutient, sanctifie et nous sauve. Les catéchismes parleront souvent des sept grands mystères : Sainte Communion, baptême, Chrismation, confession, onction, mariage et ordination.

Les offices de l'église se déroulent chaque jour selon le calendrier de l'église. Certaines parties de chaque service restent fixes, tandis que d'autres changent en fonction des observances prescrites pour le jour spécifique dans les différents cycles. Les services divins se déroulent dans l'église et impliquent à la fois le clergé et les fidèles.

Le culte ne peut être célébré que par des hommes dûment préparés, élus et ordonnés pour ce saint ministère. L'Église orthodoxe a trois degrés gracieux de clergé : Épiscopal, presbytérien et diacre.

L'adoration est une action sacrée. C'est pourquoi il est nécessaire de porter des vêtements appropriés. Depuis les premières années du christianisme, l'Église a établi des vêtements liturgiques spéciaux pour les prêtres. Ces robes symbolisent l'autorité des serviteurs ecclésiastiques qui prient pour la grâce de Dieu, manifestée dans les actions sacrées ; elles sont un symbole du ministère hiérarchique.

L'Église orthodoxe a trois cycles liturgiques :

- Cycle quotidien
- Cycle hebdomadaire
- Cycle annuel

Il y a neuf sessions de prière quotidiennes qui commencent au coucher du soleil. Le cycle quotidien traditionnel des services est le suivant :

| Service              | Heure                 | Dévouement                                                                                                                 |  |
|----------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Vêpres               | Au coucher du soleil  | Glorification de Dieu, Créateur du monde et de sa<br>Providence                                                            |  |
| Complies             | À l'heure du coucher  | Le déchirement de l'enfer par le Christ après sa mort                                                                      |  |
| Vigiles<br>nocturnes | À minuit              | La prière de minuit du Christ à Gethsémani ; un rappel d'être prêt pour l'Époux qui vient à minuit et le Jugement dernier. |  |
| Matines              | Les veilles du matin, | La lumière divine, le Christ Sauveur                                                                                       |  |



|                                               | se terminant à l'aube |                                            |
|-----------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------|
| Prime (Petites<br>Heures)                     | À 6 h du matin        | Le Christ est amené devant Pilate          |
| Terce (La Prière<br>de la Troisième<br>heure) | À 9 h                 | La descente du Saint-Esprit à la Pentecôte |
| Sexte                                         | À midi                | La crucifixion du Christ                   |
| None                                          | À 15h                 | La mort du Christ                          |
| Typika                                        | Suit Sexte ou None    | Les Béatitudes                             |

# Chaque jour de la semaine a sa propre commémoration :

- Dimanche Résurrection du Christ
- Lundi Les Saints Anges
- Mardi-Saint-Jean-Baptiste
- Mercredi Les souffrances du Christ et la Croix
- Jeudi Les Saints Apôtres et Saint Nicolas
- Vendredi La Sainte Croix
- Samedi Mère Marie, tous les saints et martyrs et les défunts





# 4.2. Divine Liturgie

La Divine Liturgie est le culte principal de l'Église orthodoxe orientale. Le rite n'est pas seulement symbolique, il est considéré comme transcendant le temps et le monde. En participant, les fidèles

reçoivent les Saints Mystères et s'unissent dans le culte du Royaume de Dieu.

Le service comprend la lecture des Écritures et parfois une homélie. Les dons du pain et du vin sont offerts et consacrés et les fidèles participent ensuite au sacrement de la Sainte Communion.

La Divine Liturgie est au centre du culte chrétien orthodoxe. C'est un souvenir de la dernière Cène du Seigneur Jésus-Christ avec les apôtres, de sa mort rédemptrice et de sa résurrection. La liturgie représente symboliquement les moments les plus importants de la vie terrestre du Christ. C'est un sacrifice sans effusion de sang des fidèles. Le Divin Mystère de l'Eucharistie



Sainte Communion - Les enfants qui assistent le diacre recoivent la Sainte Communion.

recrée la Dernière Cène, car on croit que le pain et le vin consacrés deviennent le vrai Corps et Sang du Christ, et qu'en y participant, les fidèles deviennent ensemble le Corps du Christ.

Dans l'Église primitive, il y avait beaucoup de rites liturgiques. Aujourd'hui, seuls trois sont utilisés canoniquement dans l'Église orthodoxe orientale :

- La Divine Liturgie de saint Jean Chrysostome servie presque tous les jours de l'année et comme liturgie vespérale en la fête de l'Annonciation.
- La Divine Liturgie de Saint Basile le Grand servie 10 fois pendant l'année liturgique les cinq dimanches du Grand Carême et le jour de la fête de Saint Basile. A la veille de la Nativité et de la Théophanie, et le Jeudi et le Samedi Saints, elle est célébrée comme une liturgie vespérale.
- La Divine Liturgie des Dons Présanctifiés servie pendant le Grand Carême, les mercredis, vendredis et quelques autres occasions, ainsi que pendant les trois premiers jours de la Semaine Sainte. Il ne contient pas d'Anaphora (Prière eucharistique), car les Saints Dons ont été consacrés et réservés lors d'une précédente Liturgie divine.

La structure de la Divine Liturgie est fixe, bien que les lectures et les hymnes spécifiques varient selon les saisons et les fêtes. Le service se compose de trois parties interdépendantes:

- 1. Liturgie de préparation Cette partie de la liturgie est privée, accomplie seulement par le prêtre et le diacre. Elle symbolise les années cachées de la vie terrestre du Christ. Les servants sacrés entrent dans l'église, vénèrent les icônes et revêtent leurs vêtements de cérémonie. Le prêtre et le diacre préparent le pain et le vin pour l'Eucharistie à la table d'oblation (prothèse)
- 2. Liturgie des catéchumènes rappelle les premières années de la vie du Christ. Cela commence par le prêtre



Eléments eucharistiques - Les Dons (Pain et Vin) préparés pendant la Liturgie de Préparation avant le début de la Divine Liturgie.



qui lève le Livre de l'Evangile, fait le signe de croix avec lui sur l'autel et proclame : "Béni soit le royaume du Père, du Fils et du Saint-Esprit, maintenant et aux siècles des siècles", auquel l'assemblée répond "Amen." Après avoir chanté l'Évangile, le prêtre prononce souvent une homélie sur l'Écriture, la saison, la fête ou la commémoration en cours. Le service se poursuit avec la Litanie de la Supplication Fervente, qui est marquée par une triple répétition insistante de "Seigneur, prends pitié". Certains jours, cette litanie est suivie de la litanie pour les défunts. La liturgie des catéchumènes se termine par la prière pour la croissance continue des catéchumènes dans la foi, jusqu'au jour de leur baptême.

3. Liturgie des fidèles - représente la souffrance, la mort et la résurrection du Christ. Après avoir récité le Credo et complété l'Anaphora (la grande prière eucharistique), le service atteint son apogée avec le Mystère de l'Eucharistie, l'un des sept grands sacrements ecclésiaux. Tous les fidèles reçoivent le pain et le vin sanctifiés, s'unissant ainsi au Corps du Christ et prenant part à l'essence divine. Dans le passé, seuls les membres baptisés qui pouvaient recevoir la Sainte Communion étaient autorisés à assister à la Liturgie des Fidèles. Aujourd'hui, cette situation n'est plus observée, à quelques exceptions près (p. ex. le mont Athos).

#### **Images**



Liturgie dominicale - Le chef de l'Église orthodoxe d'Ukraine, Metropolitan Epiphany, sert la liturgie dominicale au monastère St. Michael's Golden-Domed à Kyiv, le 16 décembre 2018.



Service orthodoxe oriental - Église orthodoxe ukrainienne 2018



La suite de la Pentecôte-

Métropolitain. Antoine au service d'une Divine Liturgie au Séminaire Spirituel Saint Jean de Rila à Sofia, 2018.



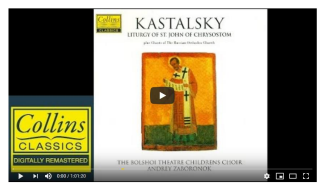
# Vidéos

Un aperçu de la liturgie divine orthodoxe



Dans cette vidéo, "Aperçu de la Divine Liturgie orthodoxe", Frédéric explique pourquoi nous faisons les choses comme nous les faisons dans l'Église orthodoxe et ce que vous pourriez vivre si vous essayez de visiter une Église orthodoxe pour la première fois.

# Liturgie de saint Jean de Chrysostome



Interprétée par Andrey Zaboronok et le choeur Bolshoi Theatre Children's



C'est la grâce qui l'emporte : La tenue liturgique du clergé orthodoxe



Dans cette vidéo, les spectateurs verront un diacre, un prêtre et un évêque vêtu d'une veste pour une Divine Liturgie. Chaque vêtement sera vu, sa signification et son histoire brièvement discutées, et les prières que le clergé récite lorsqu'il pose le vêtement seront montrées. La vidéo peut être utilisée comme supplément à l'étude de la Divine Liturgie, du culte dans l'Église ou des rôles du clergé dans l'Église.

Belle liturgie divine orthodoxe



Extrait d'un service orthodoxe russe.

Liturgie patriarcale divine à l'église Saint Alexandre Nevski, Sofia



# 4.3. Veillée pascale

La Grande Veillée pascale est un service cérémoniel élaboré qui célèbre la Résurrection de Jésus. C'est l'événement le plus important de l'année liturgique orthodoxe car la doctrine de la résurrection



Agapè Vêpres - La liturgie de l'amour est servie dans la cathédrale du Christ Sauveur, Moscou, Russie, 2017.

de Jésus est le fondement de la foi chrétienne. Les fidèles témoignent du miracle, répandent la Bonne Nouvelle que le Christ est ressuscité d'entre les morts et est racheté.

Pendant ce service, les gens sont baptisés et les catéchumènes adultes sont reçus en pleine communion avec l'Église.

Samedi soir, la Veillée pascale commence vers 23h00 avec le chant du Bureau de Minuit. L'épitaphe représentant le cadavre du Christ est vénéré solennellement pour la dernière fois, puis solennellement introduit dans l'autel et déposé sur la Table Sainte lors de l'inhumation de Jésus. Par la suite, tout l'éclairage de l'église s'éteint, sauf la

flamme de l'autel qui s'éteint. Dans la mesure du possible, la Lumière Sainte arrive du Saint Sépulcre pendant l'après-midi du Samedi Saint et elle est utilisée pour allumer à nouveau la flamme qui ne dort pas.

Les fidèles restent dans le silence et l'obscurité jusqu'au coup de minuit. Puis, le prêtre allume une seule bougie de la flamme éternelle sur l'autel. Les portes saintes s'ouvrent, après quoi le prêtre s'exclame : "Venez recevoir la lumière de la lumière qui n'est jamais dépassée par la nuit, et glorifiez le Christ, ressuscité des morts ! Après cette proclamation, le prêtre s'approche de la congrégation avec le trikirion pascal (allumé à partir de la flamme éteinte), répandant le feu d'une personne à l'autre jusqu'à ce que tous tiennent une chandelle allumée.

Le clergé dirige un cortège à l'extérieur de l'église, qui fait le tour du bâtiment, tout en chantant des hymnes de louange au son des cloches de l'église. Ceci recrée le voyage des porteurs de myrrhe alors qu'ils se rendaient au tombeau de Jésus le premier matin de Pâques. La procession s'arrête devant les

portes fermées de l'église. L'ouverture de ces portes symbolisait le roulement de la pierre du tombeau par l'ange. Le salut pascal "Le Christ est ressuscité !" "Il est vraiment ressuscité !" est échangé pour la première fois.

Tous entrent dans l'église en chantant joyeusement le troparion de Pâques. Les orthèses pascales commencent par un Ektenia (litanie) et le chant du Canon pascal. La Divine Liturgie suit, et chaque chrétien orthodoxe est encouragé à se confesser et à recevoir la Sainte Communion en ce jour le plus saint de l'année.



Trikirion pascal - Répandre le feu sacré, Veillée pascale à Bucarest, Roumanie 2017.





Procession pascale - La traditionnelle procession aux chandelles à minuit recrée le voyage des porteurs de myrrhe qui se rendaient au tombeau de Jésus le premier matin de Pâques. Vidéos de Kiyev, Ukraine, 2017.

Un petit-déjeuner suit habituellement, qui dure parfois jusqu'à l'aube. Les œufs teints en rouge sont bénis par le prêtre et distribués au peuple pour la rupture du jeûne du Grand Carême. A la fin du service, l'Artos, une grande miche de pain levé, qui représente le Christ ressuscité, est béni. Elle est ensuite placée à côté de l'Icône de la Résurrection et est vénérée par les fidèles et portée en processions tout au long de la semaine suivante.

L'après-midi du jour de Pâques, on célèbre le joyeux service des Vêpres d'Agapè et on chante le Grand Prokeimenon. Une leçon de l'Évangile est lue dans le plus grand nombre possible de langues différentes, accompagnée du son joyeux des cloches.

La semaine qui commence le dimanche de Pâques est appelée Semaine Lumineuse, et est considérée comme un jour continu. Les portes saintes de l'iconostase restent ouvertes à partir du moment où elles ont été ouvertes à minuit pendant toute la Semaine Lumineuse. La plupart des caractéristiques festives uniques des services pascals se poursuivent tout au long de la

semaine. Après la liturgie, il y a chaque jour une procession festive à l'extérieur de l'église. Toute la semaine est une période libre et rapid

#### **Images**

La descente du Saint Feu dans l'église du Saint Sépulcre à Jérusalem, 15 avril 2017.



Lumière spirituelle - De grandes foules de croyants se rassemblent pour témoigner du miracle de la Résurrection du Christ et répandre la Bonne Nouvelle. Vidéos de Tirana, Albanie, 2017.

Miracle du feu sacré à Jérusalem



Les pains rituels - Les pains rituels sont une partie indispensable de la tradition folklorique des Balkans. Les rites solennels de préparation et les décorations complexes, riches en symbolisme spirituel, rendent le rituel digne d'un sacrifice sans effusion de sang.



# Vidéos

Ta Résurrection - Chant chrétien oriental



Une chanson courte mais émouvante pour le service des Matines de la Résurrection. Il est exécuté par les moines de la Laure de Pecherska (Monastère des Grottes) à Kiev, qui est actuellement sous le contrôle de l'Eglise orthodoxe russe. L'hymne est une répétition à trois reprises du court verset suivant, qui, bien que chanté en slave, est montré ci-dessous en alphabet cyrillique moderne et une traduction anglaise.

# Le miracle du feu sacré



La cérémonie a lieu à Jérusalem chaque année au grand samedi dans l'église du Saint Sépulcre, l'un des lieux les plus saints pour le christianisme.

#### Pâques européenne : Célébrations orthodoxes grecques



Ce segment de Pâques européennes de Rick Steves retrace les célébrations de Pâques grecques orthodoxes. Dans la ville de Nauplie (à deux heures au sud d'Athènes), nous assistons à la série de services emballés, à la chandelle, enrichis d'encens, qui marquent les événements de la Semaine Sainte orthodoxe grecque.

#### Le Christ est ressuscité



Hymne pascal interprété par la Chorale épiscopale de l'Église orthodoxe de Lituanie.



Patriarcat orthodoxe de Moscou - Service du Vendredi Saint



Sa Sainteté le Patriarche de Moscou et de toute la Russie Cyrille Ier a tenu le service du Grand Vendredi.



Les chrétiens de Bethléem accueillent le Saint Feu



Des milliers d'adorateurs chrétiens ont célébré la Cérémonie du Saint Feu de Pâques le samedi 7 avril à l'église du Saint Sépulcre à Jérusalem, qui serait construite sur le site de la crucifixion, de l'enterrement et de la résurrection de Jésus Christ. Le Saint Feu est considéré comme un miracle qui se produit chaque année le Samedi Saint, le jour précédant le dimanche de Pâques orthodoxe.



#### 4.4. Grande bénédiction des eaux

L'utilisation de l'eau bénite est basée sur le baptême de Jésus par saint Jean-Baptiste dans le Jourdain. Dans l'interprétation orthodoxe, saint Jean a fait un baptême de repentance, et le peuple est venu pour que ses péchés soient lavés par l'eau. Puisque Jésus n'avait pas de péché, mais qu'il était Dieu incarné, son baptême a eu pour effet de bénir l'eau, la rendant sainte. Les rites de la Bénédiction des Eaux ont été établis par l'Eglise pour reproduire le miracle du Christ. L'eau bénite est utilisée dans toute la chrétienté pour invoquer la bénédiction et la protection de Dieu.

Le baptême de Jésus est commémoré par l'Église orthodoxe orientale le jour de la grande fête de la Théophanie. A cette occasion, l'eau bénite est bénie deux fois : à la fin de la Divine Liturgie, à la veille de la fête, et le matin même de la fête.

Le service comprend le chant d'hymnes de la Théophanie et de certaines lectures bibliques (Isaïe 35:1-10, Isaïe 55:1-13, Isaïe 12:3-6 et 1 Corinthiens 10:1-4), culminant dans le récit du baptême de l'Evangile de Saint Marc (1 :9-11) suivi par la grande litanie. Le clergé et les fidèles forment ensuite une procession guidée par la croix jusqu'à la source d'eau vive la plus proche.

Après une longue série de prières didactiques qui expliquent la nature de la fête et racontent l'histoire du salut, louant la création de Dieu et sa maîtrise des éléments, le prêtre fait le signe de la croix sur l'eau avec sa main et prie spécifiquement pour que la bénédiction soit invoquée sur elle. Au point culminant du service, le prêtre lance une croix dans les eaux. Un certain nombre de volontaires plongent pour récupérer la croix. La personne qui reçoit la croix nage d'abord en arrière et la rend au prêtre, qui délivre ensuite une bénédiction spéciale au nageur et à sa famille.

Si la croix gèle dans l'eau, on croit que l'année sera saine et fructueuse. Tous les fidèles se lavent à l'endroit où la croix a été jetée dans les eaux et les malades sont aspergés de l'eau bénie pour être guéris par ses pouvoirs miraculeux.



La bénédiction de l'eau et une procession religieuse avant de se baigner au couvent de Tolga sur la Volga. Croyants orthodoxes celebrant la fête de l'Epiphanie.

Dans la tradition folklorique bulgare, il était de coutume que seuls les jeunes hommes plongeaient dans l'eau pour récupérer la croix. Cependant, l'Église orthodoxe n'interdit pas explicitement aux femmes de participer à des rituels.

Après la récupération de la croix, le prêtre bénit toute l'église et la congrégation avec l'eau nouvellement consacrée. Tous s'avancent pour être aspergés d'eau bénite sur la tête pendant qu'ils embrassent la croix. Le prêtre se met alors en route pour bénir les maisons de tous les fidèles avec l'eau sanctifiée. Dans les monastères, l'Hégumen bénit les cellules de tous les moines. La théologie chrétienne orthodoxe enseigne que le rite de la Grande Bénédiction des Eaux change la nature de l'eau de sorte que l'eau bénie ne soit plus corruptible et reste fraîche pendant de nombreuses années. Ce miracle a été attesté dès saint Jean Chrysostome.

La Grande Bénédiction des Eaux n'a normalement lieu qu'une seule fois dans l'année, le jour de la Grande Fête de la Théophanie. Cependant, lors de la consécration d'un temple, une Grande Bénédiction des Eaux précède souvent le service.



# Vidéos



Велик **БОГОЯВЛЕНСКИ** МАНАСТИР

Водосвет

РИЛСКИ



Théophanie Crucession - Procession liturgique au monastère de Rila



Théophanie Troparion - Hymne religieux honorant le Baptême du Christ.



Fête théophanique à Kalofer 2018 - images aériennes



L'Epiphanie célébrée à la cathédrale du Christ Sauveur de Moscou

Des centaines de croyants se sont rassemblés à la cathédrale Christ le Sauveur à Moscou, mercredi, pour assister à la messe de Noël orthodoxe, dirigée par le Patriarche Kirill. 2016



Récupérer la Croix - Théophanie célébrée à Bourgas 2019



# 5. Islam

#### 5.1. Introduction

Dans l'Islam, comme toute autre religion, les cérémonies (ou rituels) prennent une place importante dans la vie quotidienne des croyants. Il y a cinq caractéristiques importantes dans l'Islam qui sont appelées les cinq piliers de l'Islam. Ils le sont :

- Déclaration de foi : "Il n'y a pas de digne d'adoration en dehors d'Allah, Mohammed est le Messager d'Allah.
- Salat : Cinq prières quotidiennes à des moments précis de la journée.
- Zakat: Contribution d'un certain pourcentage de sa richesse aux pauvres.
- Jeûne pendant le mois de Ramadan.
- Hajj (Pèlerinage à La Mecque qui doit être fait au moins une fois dans une base à vie avec les conditions économiques et sanitaires).





<u>Interview</u> Interview

Étant l'un des éléments des cinq piliers, la prière quotidienne fait inévitablement partie des musulmans pratiquants. Mais dans des pays laïcs comme la Turquie, où même la majorité de la population se définit comme musulmane, les enquêtes montrent qu'une proportion relativement faible de la population s'en tient aux prières quotidiennes régulières. D'autre part, une plus grande partie de la population assiste à la prière du vendredi et aux prières du matin des deux fêtes





<u>Interview</u> <u>Interview</u>

Il y a des jours importants observés par les musulmans autour de l'année dont on peut citer Laylat al-



Qadr (Kadir Gecesi) ou (Lailat al-Miraj, Ascension, Miraç). On Laylat al-Qadr (la nuit du décret) est commémoré comme la nuit où les premiers versets du Coran ont été révélés au prophète Muhammad. Lailat al-Miraj est la nuit où le prophète Mahomet s'est rendu à Jérusalem et est monté au ciel.

Le pèlerinage a toujours été important dans diverses confessions, mais le pèlerinage à La Mecque pour les musulmans, au moins une fois dans une vie, signifie l'accomplissement des devoirs sur terre et, comparé aux autres éléments des cinq piliers, il a été le plus difficile de divers points de vue tels que les finances, la santé, la logistique etc.

### 5.2. Prière du vendredi

Prier cinq fois par jour est l'un des piliers de l'Islam. Ce sont le fajr (avant le lever du soleil), le zuhr (midi), l'asr (après-midi), le maghrib (après le coucher du soleil), l'isha (soir). Pendant les soirées du Ramadan, il y a aussi une prière supplémentaire appelée taraveeh.

Même les prières avec la congrégation sont encouragées, il est possible de prier les prières quotidiennes n'importe où et tout seul en prenant le bon moment. Cependant, le vendredi, la prière du midi zuhr est remplacée par la prière Jum'a. Le nom en arabe du jour est Jum'ah signifiant "le jour de l'assemblée". Les musulmans se rassemblent dans les mosquées pour la prière de midi ainsi que pour écouter le sermon (khutbah). Tous les hommes adultes sont attendus à la prière du vendredi.



Le vendredi, une prière spéciale de congrégation est faite en début d'aprèsmidi, ce qui est obligatoire pour tous les hommes musulmans.

L'appel à la prière dans l'Islam est appelé adhan (tr. ezan) et quand l'adhan pour la prière du vendredi est entendu, tous les hommes doivent quitter leurs activités terrestres et se rassembler dans les mosquées. Dans la plus grande ville de Turquie, il est possible de voir des notes sur les vitrines des magasins indiquant que le propriétaire est parti à la mosquée pour la prière du vendredi et sera de retour bientôt. Dans la plupart des pays islamiques, les vendredis sont les jours fériés de la semaine. Dans les pays laïcs comme la Turquie, les jours de week-end sont le samedi et le dimanche. Les fonctionnaires qui travaillent dans les bureaux publics sont tolérés s'ils vont à la prière du vendredi.



Chaque semaine, le vendredi, les musulmans doivent prendre un bain, s'habiller de leurs plus beaux vêtements propres, porter du parfum et se rassembler dans la mosquée pour la prière du vendredi.

Avant chaque prière, y compris la prière du vendredi, il faut se laver soi-même, un processus appelé ablution. Ce processus nécessite de se laver les mains jusqu'au poignet trois fois, de nettoyer la bouche en la rinçant avec de l'eau trois fois, de nettoyer les narines, de laver le visage trois fois, de laver les avant-bras trois fois, de nettoyer la tête du devant jusqu'au cou avec la main humide, puis les oreilles. Le processus se termine par le lavage des pieds.

Les musulmans enlèvent leurs chaussures à l'entrée de la mosquée, qui est couverte de tapis. Pendant que les hommes prient dans la salle principale, les femmes prient à haute voix dans l'espace qui leur est



réservé et qui est généralement situé à l'arrière de la salle.

Les musulmans prient vers La Mecque, la direction définie par une abside appelée mihrab où l'imam se tient debout et dirige la prière. Chaque prière est composée de différents nombres raka'as. Chaque raka constitue une position debout appelée qiyam, puis une position inclinée appelée ruqu et deux prosternations appelées sajdah. A la fin de deux raka'as on reste dans une posture assise appelée quadah. L'adorateur récite certaines phrases et prières du Coran.

Une autre partie importante de la prière du vendredi est le sermon donné par l'imam sur minbar (chaire).

### **Images**



Juste avant cette prière, les fidèles écoutent une conférence donnée par l'imam ou un autre chef religieux de la communauté. Cette conférence rappelle aux auditeurs l'existence d'Allah et aborde généralement directement les problèmes auxquels est confrontée la communauté musulmane à l'époque.



La prière du vendredi est une convention qui permet aux musulmans de se rassurer et de confirmer leurs liens religieux et leur solidarité sociale sur des bases morales et spirituelles.



La prière du vendredi doit être dite dans une congrégation dirigée par un imam.



Une vidéo sur la façon d'assister à un service de prière du vendredi musulman



### 5.3. Laylat al-Qadr (La nuit du Décret)

On Laylat al-Qadr (la nuit du décret, la nuit du destin ou la nuit de la determination) est commémoré comme la nuit où les premiers versets du Coran ont été révélés au prophète Muhammad. Elle se traduit aussi par la Nuit du Décret, ou les Nuits de Gloire.

Mohammed prophète pas mentionné exactement quand c'est arrivé, mais la plupart des érudits croient que c'est arrivé une des nuits impaires du mois de Ramadan, mais traditionnellement il est célébré le 27ème jour du mois du Ramada.

Le jour de la célébration de Laylat al-Qadr change chaque année en raison du calendrier lunaire. Le

calendrier islamique est basé sur le cycle lunaire et l'année est environ onze jours plus courte que le



Laylat Al Qadr est considérée comme la nuit la plus sainte de l'année pour les musulmans et est traditionnellement célébrée le 27ème jour du Ramadan.



Elle est connue sous le nom de "Nuit du pouvoir" et commémore la nuit où le Coran a été révélé pour la première fois au prophète Mahomet, en commençant par l'exhortation : "Lis! Au nom de ton Seigneur, Qui a créé (tout ce qui existe)'''.

calendrier solaire. L'année musulmane commence le jour où le prophète Mahomet a émigré de La Mecque à Médine en 622 après JC, ce qui est connu comme Hijra.

Étant la première communication avec le prophète Mahomet qui ouvrira la voie à une immense foi, cette soirée est considérée comme étant plus précieuse ou meilleure que mille mois.

L'importance de cette nuit est également mentionnée dans un hadith, qui sont des paroles du prophète et enregistrées par ses compagnons. Selon le Prophète, quiconque vénère cette nuit-là par foi sincère, tous ses péchés passés seront pardonnés.

Tombant le mois du Ramadan, qui est déjà une période très spirituelle pour les musulmans pleins de rituels de culte, cette nuit devient un sommet de purification spirituelle pour les musulmans dont certains pratiquent des prières presque ininterrompues durant la soirée.

En Turquie, diverses organisations ont lieu principalement dans les mosquées où les gens se rassemblent pour prier et écouter le Coran récité. Comme c'est le temps du Ramadan, les gens restent debout jusqu'au sahoor (le seul repas que les musulmans ont avant l'aube jusqu'au coucher du soleil pendant le mois du Ramadan).



#### **Images**



Les musulmans font un effort supplémentaire pour prier pour le pardon et lire le Coran pendant les 10 derniers jours du Ramadan. Ceci est considéré comme une période où les prières sont exaucées et où les bénédictions sont abondantes.



Ils peuvent aller dans les mosquées et prier avec l'assemblée.



On croit que toutes les prières de cette nuit sont acceptées par Allah et se réalisent.

### Vidéo



Une courte vidéo sur Laylat al-Qadr.

# 5.4. Hajj (Hadj, pèlerinage à La Mecque)



Une fois par an, des musulmans de tous les groupes ethniques, de toutes les couleurs, de tous les statuts sociaux et de toutes les cultures se rassemblent à La Mecque et se tiennent devant la Kaaba pour louer Allah ensemble.

Le pèlerinage a toujours été important dans diverses confessions, mais le pèlerinage à La Mecque pour les musulmans, au moins une fois dans une vie, signifie l'accomplissement des devoirs sur terre et, comparé aux autres éléments des cinq piliers, il a été le plus difficile de divers points de vue tels que les finances, la santé, la logistique etc. Le Hadj a lieu pendant l'Aïd al-Adha qui tombe une dizaine de semaines après l'Aïd al-Fitr (la fête célébrée juste après Ramdan).

L'impact visuel de millions de personnes de même confession mais de toutes origines ethniques se rassemblant à La Mecque est assez fort. Selon les registres, plus de 2 millions de pèlerins étaient à La Mecque pour le Hadj en 2018.

Même s'il est possible de visiter les lieux saints de La Mecque et de Médine (où se trouve le tombeau





du prophète Mahomet), être là pendant l'Aïd al-Adha (la fête du Sacrifice) est le plus prestigieux.

Des hommes déguisés en ihram pendant le pèlerinage. Ils s'habillent de deux draps blancs en tissu sans couture. Les femmes sont habillées simplement et ne se couvrent pas le visage. Ka'aba est l'endroit le plus saint pour les musulmans vers lequel ils se dirigent où qu'ils soient sur terre. On pense qu'il a été construit par le prophète Abraham et qu'il s'agit d'une simple construction carrée en

pierre. Pendant le Hadj, les musulmans sont censés le contourner sept fois. Puis ils marchent sept fois entre deux petites collines du quartier, Safa et Marwah. Ceci est en mémoire d'Agar, la mère d'Ismaël, le fils d'Abraham, qui cherchait de l'eau pour son fils. La source d'eau qu'elle a trouvée s'appelle maintenant Zamzam, à environ 20 mètres à l'est de Ka'aba.

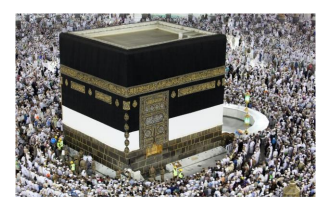
Ensuite (le 8 du mois Dhul Hijjah) les pèlerins quittent la Mecque pour le mont Mina où ils passent la nuit. Puis ils se rendent à Muzdalifa et y restent. Le 10 dhul Hijjah, les pèlerins lancent sept cailloux sur Jamrat al-Aqaba, l'un des trois piliers représentant Satan. Le même jour, les pèlerins offrent au sacrifice un animal (chèvre, mouton ou chameau) à Mina.

Après le sacrifice, les pèlerins masculins se rasent la tête.



C'est un rituel qui vise à promouvoir les liens de la fraternité islamique en montrant que tous sont égaux aux yeux d'Allah.

Les gens en Turquie qui ont fait le pèlerinage ont commencé à s'appeler Hacı (Hadji), qui est un titre prestigieux (ou surnom).

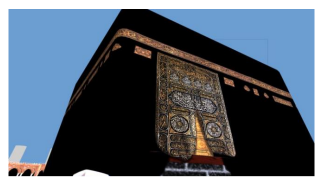


Pour les musulmans, le Hadj est le cinquième et dernier pilier de l'Islam.



Les hadjis ou pèlerins portent des vêtements blancs simples appelés Ihram pour enlever tous les marqueurs du statut social, de la richesse et de la fierté. Dans le Hadj, tous sont vraiment égaux.





La Mecque est un lieu saint pour tous les musulmans.

# Vidéo



Une courte vidéo sur le Hadj.



# 6. Anglicanisme et protestantisme

## 6.1. Anglicanisme



### Interview

# 6.1.1. Christenings et baptêmes

Le Christening des bébés est considéré comme faisant partie du baptême. Le Christening est un rituel par lequel on dit d'un nouveau-né qu'il est "introduit" ou "amené" à Jésus Christ. Au Christening, bien que l'enfant soit nommé d'avant, l'église doit annoncer le nom de l'enfant pour faire savoir que l'enfant est ainsi nommé. Le Christening est aussi un moyen par lequel une église bénit l'enfant. Ceci est fait pour que l'enfant soit béni par Dieu tout au long de sa vie. Bien que le Christening soit considéré comme un rituel par lequel l'enfant accepte la foi, ce n'est pas le cas. Selon le christianisme, c'est à l'enfant de choisir sa foi et aucune église n'a l'autorité de forcer un enfant à choisir sa foi.

Les parrains et marraines sont parmi les personnes les

Le baptême est un événement important pour les parents chrétiens car il introduit un jeune bébé à l'église.

plus importantes lors d'un Christening, qui font de grandes promesses pour encourager leur filleul à grandir dans la foi et s'engagent à les aider à comprendre comment vivre leur vie d'une manière chrétienne.





Aux côtés des parents du filleul, ils ont un rôle à jouer ;

- Donner du temps à la filleule pour parler des grandes questions de la vie des questions d'espoir, de foi et d'amour.
- Donnez-leur l'exemple et encouragez-les à développer des valeurs chrétiennes être bons et compatissants envers les autres, généreux envers ceux qui ont besoin de temps ou d'argent et s'opposer aux choses dans le monde qui causent injustice et souffrance.
- Priez pour le filleul à travers les hauts et les bas de leur vie et de leur cheminement de foi.
- Montrez-leur concrètement comment faire de bons choix dans la vie, pour eux-mêmes et pour les autres. Cela peut signifier leur parler de la façon de rester en bonne santé, de résister aux tentations qui peuvent nous faire du mal, à nous et aux autres, de prendre soin du monde merveilleux de Dieu et de gérer la pression des pairs lorsqu'ils grandissent.
- Aidez-les à en apprendre davantage sur la foi chrétienne, à travers leur église et par d'autres moyens. Aller à l'église avec eux, parler de ce que la Bible nous montre et les aider à apprendre à prier sont des façons brillantes de soutenir votre filleule.

#### 6.1.2. Confirmation

La confirmation est un sacrement, un rituel ou un rite de passage pratiqué par plusieurs confessions chrétiennes. Le mot signifie renforcer ou approfondir sa relation avec Dieu. La confirmation est une



La confirmation vient après un baptême et permet aux membres plus âgés d'une Église de confirmer leur foi au Dieu et à l'Église.

pratique populaire dans l'Église d'Angleterre. Elle permet au baptisé de confirmer les promesses faites en son nom lors du baptême. C'est aussi un signe d'adhésion à part entière à la communauté chrétienne et à l'Église d'Angleterre.

I Dans la confirmation chrétienne, un baptisé croit qu'il ou elle reçoit le don du Saint-Esprit. Un évêque dirige habituellement le service, mais il y a des variations dans la façon dont il est effectué. Dans l'Église anglicane, le sacrement de confirmation est conféré par l'imposition des mains. La confirmation peut avoir lieu à tout âge. Dans l'Église d'Angleterre, c'est généralement lorsqu'une personne est une adolescente et qu'elle est assez âgée pour comprendre la

signification de ses promesses. Les chrétiens croient que Jésus a institué le sacrement ou le rite de confirmation lorsqu'il a promis d'envoyer un autre conseiller pour habiliter ses disciples à témoigner. (Jean 14:16; Jean 15:26; Jean 16:13).

Les racines de la pratique de la confirmation se trouvent dans les Actes des Apôtres :

Quand les apôtres de Jérusalem apprirent que Samarie avait accepté la parole de Dieu, ils envoyèrent Pierre et Jean, qui descendirent prier pour eux, afin qu'ils reçoivent l'Esprit Saint, car il n'était encore tombé sur aucun d'eux ; ils avaient seulement été baptisés au nom du Seigneur Jésus. Puis ils leur imposèrent les mains et ils reçurent le Saint-Esprit. Actes 8:14-17





#### Préparation de la confirmation

Les candidats à la confirmation assistent à une série de cours spéciaux pour en apprendre davantage sur le sacrement, leur foi et leurs responsabilités chrétiennes. La préparation de la confirmation aide les candidats à bien comprendre comment vivre en tant que disciples du Christ. À une certaine époque, les candidats devaient apprendre une série de questions et de réponses par cœur appelée le catéchisme. Les cours d'aujourd'hui sont plus complets et les besoins particuliers des candidats seront pris en compte.

### Lorsque la confirmation a lieu

La plupart des chrétiens sont confirmés dans l'église qu'ils fréquentent normalement. Les gens peuvent aussi être confirmés dans une autre église où un grand groupe de candidats de différentes églises se réunissent.

### 6.1.3. Mariage

Les chrétiens croient que le mariage est un don de Dieu, un don qui ne devrait pas être pris pour acquis. C'est l'atmosphère idéale pour avoir des relations sexuelles et construire une vie de famille. Se marier dans une église, devant Dieu, c'est très important. Un mariage est une déclaration publique d'amour et d'engagement. Cette déclaration est faite devant les amis et la famille lors d'une cérémonie à l'église.

### L'histoire du mariage

Les vœux de mariage, sous la forme "Avoir et tenir à partir de ce jour, pour le meilleur et pour le pire, pour le plus riche et pour le plus pauvre, dans la maladie et la santé, pour aimer et chérir, jusqu'à ce que la mort nous sépare", ont été récités aux mariages d'église britanniques depuis 1552.

Mais avant que le service nuptial ne soit inscrit dans le Livre de la prière commune, les mariages étaient beaucoup plus informels : les couples pouvaient simplement se promettre l'un à l'autre à tout moment et en tout lieu et la parole était aussi bonne que le contrat écrit.

### Mariages de l'Église d'Angleterre

Le mariage dans l'Église d'Angleterre

Si vous choisissez de vous marier à l'église, il y a une dimension supplémentaire - l'assurance que Dieu se soucie de votre relation et que ses ressources et sa force sont disponibles pour vous aider. Inclure Dieu dans votre mariage ne signifie pas que vous éviterez tous les hauts et les bas habituels, mais vous saurez que vous pouvez compter sur Dieu pour vous aider et vous guider et que son amour vous soutiendra. Vous aurez aussi le soutien de la famille de l'Église chrétienne.

Votre mariage dans l'Église d'Angleterre

Où les couples peuvent-ils se marier?

Un couple peut se marier dans l'église paroissiale locale de l'Église d'Angleterre si l'homme ou la femme vit dans la paroisse. Avant 2007, ils ne pouvaient pas se marier dans une autre paroisse à moins d'y avoir assisté à des offices religieux pendant six mois et d'être inscrits sur la liste électorale.

En juillet 2007, cependant, l'Église d'Angleterre a apporté une modification à la loi pour faciliter le ma-



riage en couple dans une paroisse autre que la leur. Les changements permettent à un couple de se



marier plus facilement dans une église où il y a une famille ou un autre lien spécial.

Les connexions suivantes sont des connexions qualifiantes :

- L'un des couples a été baptisé ou confirmé dans la paroisse.
- L'un des époux y a vécu (à tout moment) pendant une période de six mois ou plus.
- L'un des couples y a assisté à des services pendant six mois ou plus.
- Un parent de l'un des couples y a vécu ou assisté à des services pendant six mois ou plus.
- Un parent ou grand-parent de l'un des couples s'y est marié.

La réunion du Synode général du samedi 7 juillet 2007 a approuvé à l'unanimité le projet de mesure.

Comme l'Église d'Angleterre est l'Église officielle de l'État, la mesure devait être approuvée par le Comité ecclésiastique du Parlement avant d'être soumise aux deux chambres du Parlement et de recevoir la sanction royale. Il devrait entrer en vigueur à l'automne 2008.

### Avant le mariage

Avant la cérémonie, il y a plusieurs choses que le couple doit faire. Premièrement, ils doivent faire lire leur bans (annonce publique d'un mariage imminent) trois dimanches au cours des trois mois précédant le mariage. Ils doivent être lus dans les paroisses des deux peuples. Si les bans ne peuvent



Aux yeux de Dieu, un mariage est considéré comme un rite de passage important et, pour certains, il rend les vœux plus importants.

être lus pour quelque raison que ce soit, une licence spéciale peut être délivrée par l'évêque du diocèse.

Deuxièmement, le couple doit parler au prêtre des hymnes et des prières qu'il peut souhaiter le jour même. Beaucoup de couples veulent inclure des touches supplémentaires, comme des arrangements floraux ou des musiciens.

Certaines églises offrent la préparation au mariage, où le prêtre discutera de sujets tels que l'argent, les conflits, la communication et le sexe. Cela soulève des problèmes possibles que le couple peut rencontrer au cours de leur mariage, et aide à suggérer des idées pour les gérer.

Une cérémonie de mariage de l'Église d'Angleterre La cérémonie elle-même a un ordre assez uniforme :

- Beginning the service: the priest welcomes the congregation and then reads out what Christians believe in marriage.
- Déclarations : le couple fait devant Dieu la promesse qu'il aimera, réconfortera, honorera et protégera son partenaire tant qu'il vivra.
- Voeux : Le couple fait alors ses vœux l'un à l'autre : à partir de ce jour, pour le meilleur et pour le pire, dans la richesse et dans la pauvreté, dans la santé et dans la maladie, pour t'aimer et te chérir jusqu'à ce que la mort nous sépare,



selon le décret de Dieu, et je t'en donne ici ma foi.

Vœux de mariage traditionnels de l'Église d'Angleterre

Alliances : Le couple échange les anneaux et dit :

Avec cet anneau, je t'épouse ; avec mon corps, je t'honore, et je partage avec toi tous mes biens terrestres. Au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit. Amen.

Mots traditionnels pour l'échange d'anneaux

- Proclamation : le prêtre dit au couple qu'ils sont maintenant mari et femme.
- Prières : des prières sont dites pour le couple. Ils peuvent inclure une prière pour le don d'enfants, mais c'est facultatif.
- Lectures et sermon : il y aura des lectures de la Bible et le ministre fait un sermon.
- Signature du registre : les mariés, accompagnés de deux témoins, signent le registre, ce qui est une obligation légale. Ils reçoivent un certificat de mariage juridiquement contraignant.

#### **Vidéos**



Mariage - Une vidéo d'un mariage traditionnel de l'Église d'Angleterre.



Baptême - Une vidéo d'un baptême traditionnel de l'Église d'Angleterre.

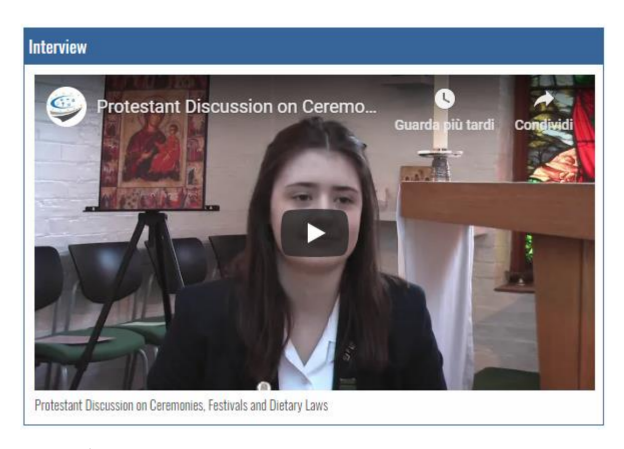


Confirmation - Une vidéo d'un service de confirmation de l'Église d'Angleterre.



#### 6.2. Protestantisme

L'Église protestante est composée de nombreuses confessions différentes et leurs pratiques religieuses varient de manière significative selon qu'il s'agit du baptême ou du baptême, comme dans l'Église d'Angleterre. Au lieu du baptême d'un bébé, certains protestants choisissent de dédier leurs enfants à Dieu et plus tard, ces enfants décident en tant qu'adultes s'ils veulent être baptisés. D'autres cérémonies partagent les mêmes pratiques.



### 6.2.1. Baptême

Être baptisé, c'est en quelque sorte comme un accueil spécial dans une église locale. Mais c'est bien plus que cela. Le baptême est un signe que quelqu'un s'est détourné de la vie (" repenti de ") pour se

faire plaisir et a plutôt choisi de vivre à la manière de Dieu. Certaines églises chrétiennes baptisent des enfants. D'autres attendent jusqu'à ce qu'une personne soit assez âgée pour décider par elle-même, ce qui se manifeste dans le "baptême du croyant".

Une des raisons pour lesquelles les chrétiens choisissent de se faire baptiser est que Jésus lui-même a été baptisé. Il a aussi demandé à ses disciples de baptiser les autres comme un signe de leur engagement à vivre la vie différemment. Dans la Bible, l'Évangile de Matthieu enregistre ces paroles comme la dernière chose que Jésus a dite avant de retourner au ciel:



La piscine de baptême dans une église baptiste bénie avant la cérémonie.



« Jésus s'approcha et leur dit : « Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre.

Allez [donc], faites de toutes les nations des disciples, baptisez-les au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit

Et enseignez-leur à mettre en pratique tout ce que je vous ai prescrit. Et moi, je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin du monde. » »

Jésus l'a demandé, alors les chrétiens le font! Lorsqu'un enfant est baptisé, les parents et les parrains font des promesses en son nom. Quand l'enfant est assez grand, il peut faire sa propre promesse de vivre en chrétien dans un service de confirmation. Les Eglises qui ne baptisent pas les enfants en bas âge peuvent avoir un service de "consécration" ou "d'action de grâce", pour dire "merci" à Dieu pour l'enfant et prier pour la famille : que signifie le baptême ?

Pour beaucoup de chrétiens, le baptême est un symbole extérieur de quelque chose qui se passe à l'intérieur. Le mot pour cela est un sacrement : quelque chose d'ordinaire en soi, mais qui a un sens sacré (spécial). Dans ce cas, le sens est que quelqu'un s'est tourné vers Jésus et veut le suivre, lui et ses voies.

Il y a deux grandes choses que le baptême d'eau symbolise :

- Se purifier. Quand les gens font des choses qui déplaisent à Dieu, c'est presque comme s'il y avait de la saleté dans l'âme. L'eau est utilisée pour le lavage. Par le baptême, les chrétiens montrent qu'ils ont été purifiés en recevant le pardon de Dieu pour ce qu'ils ont fait de mal.
- Passer de la mort à la vie. Si vous avez vu quelqu'un allongé sur le sol, vous pourriez penser qu'il dormait, ou peut-être pire. S'il s'asseyait, on croirait qu'il s'est réveillé. Quand les chrétiens sont baptisés par immersion - poussés à reculons sous l'eau et ensuite élevés à nouveau - ils montrent qu'une vieille façon de vivre a disparu. La personne qu'ils étaient avant est morte et une nouvelle personne est vivante, prête à commencer à vivre d'une manière qui plaît à Dieu.

Les idées des Églises baptistes sur le baptême sont légèrement différentes puisque le baptême a lieu à l'âge adulte. Pour les membres de l'église baptiste, le baptême est un moment très spécial sur le chemin de la foi. C'est un moment où la présence et la bénédiction de Dieu nous rencontrent, et où nous nous engageons personnellement dans la foi en Jésus comme Seigneur.

C'est la fin de notre ancienne vie et la fin de la nouvelle naissance à une nouvelle vie en Christ. Se déroulant normalement par immersion to-



Le baptême des adultes impliquait souvent une immersion totale dans l'eau pour symboliser le baptême de Jésus.

tale dans l'eau, elle parle de repentance et de purification, d'être uni au Christ dans sa mort et sa résurrection, et de témoigner de l'appel de Dieu sur nos vies.

Le baptême, c'est aussi recevoir l'Esprit de Dieu pour le service dans l'Eglise et dans le monde. La grande majorité des Églises chrétiennes affirment que le baptême est un moment où nous recevons le don de Dieu et répondons par la foi, mais toutes ne pratiquent pas le baptême du croyant. Beaucoup baptisent ceux qui sont trop jeunes pour faire leur propre réponse d'engagement au discipulat



chrétien, et ainsi les parents font des promesses en leur nom qui sont plus tard "confirmées" par la personne elle-même quand ils sont en âge de le faire.

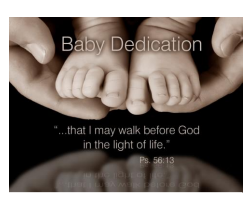
Beaucoup de baptistes voudront accueillir et affirmer ceux qui ont une histoire différente à raconter sur la façon dont ils ont été baptisés et sont arrivés à la foi, tout en déclarant notre conviction que le baptême du croyant est le modèle qui nous est présenté dans les Écritures :

- Jésus a donné l'exemple : Jésus a été baptisé par Jean-Baptiste (Matthieu 3:13-17 ; Marc 1:9-11; Luc 3:21-22).
- Jésus nous l'ordonne : Dans la Grande Commission (Matthieu 28:18-20), Jésus dit : "Allez donc, et faites de toutes les nations des disciples, en les baptisant au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit".
- L'église primitive le pratiquait : Le jour de la Pentecôte, Pierre dit au peuple : "Repentez-vous et soyez baptisés, chacun de vous, au nom de Jésus Christ, pour le pardon de vos péchés. Et vous recevrez le don du Saint-Esprit " (Actes 2:37-38).

Il y a d'autres exemples de baptême dans le livre des Actes qui suggèrent que le baptême du croyant faisait partie intégrante de la vie de l'Église primitive.

### 6.2.2. Bénédictions des nouveaux-nés

Dans la majorité des confessions protestantes qui le pratiquent, la bénédiction des enfants est une cérémonie symbolique entreprise par des parents chrétiens peu après la naissance d'un enfant. Certaines églises organisent ces cérémonies en masse et font participer plusieurs couples et enfants en même temps. Le rite se veut une déclaration publique des parents selon laquelle ils formeront leurs enfants à la foi chrétienne et chercheront à leur inculquer cette foi. La congrégation répond souvent



Certains parents choisissent de faire consacrer leurs enfants plutôt que de les baptiser.

par une lecture attentive ou une autre méthode pour affirmer qu'en tant que famille de l'église, elle cherchera aussi à encourager les parents à élever l'enfant dans la foi. Il n'y a pas de salut implicite dans la cérémonie, et cela varie d'une église à l'autre.

L'idée de bénir un enfant au nom du Seigneur se trouve certainement dans la Bible. Hannah était une femme stérile qui a promis de consacrer son enfant à Dieu s'il lui donnait un fils (1 Samuel 1 :11). Luc 2 :22 commence le récit de Marie et Joseph emmenant Jésus au temple après quarante jours pour le consacrer au Seigneur. C'était un peu plus compliqué puisqu'il s'agissait d'un sacrifice, mais encore une fois, cette

cérémonie n'indiquait aucun niveau de salut.

La bénédiction des enfants et des bébés n'est pas l'une des deux ordonnances - le baptême et la Cène - exigées des chrétiens dans le Nouveau Testament. En tant que chrétiens, nous sommes baptisés et nous participons à la Cène comme signes extérieurs et publics de ce que le Christ a fait en nous. Bien que la bénédiction des bébés ne soit pas une ordonnance officiellement instituée de l'église, il ne



semble pas y avoir de conflit avec les Écritures tant que les parents ne le considèrent pas comme assurant le salut de l'enfant.

### Vidéos



Baptême - Une vidéo expliquant et montrant la signification du baptême des adultes.



Bénédiction du nouveau-né - Vidéo montrant une cérémonie de bénédiction.



# 7. Autres grandes religions

#### 7.1. Bouddhisme

#### 7.1.1. Méditation

La méditation est une ligne de conduite mentale et physique qu'une personne utilise pour se séparer de ses pensées et de ses sentiments afin de devenir pleinement consciente.

Elle joue un rôle dans pratiquement toutes les religions bien que certaines n'utilisent pas le mot " méditation " pour décrire leur pratique méditative ou contemplative particulière.

La méditation n'a pas toujours un élément religieux. Elle

fait naturellement partie de l'expérience humaine et est de plus en plus utilisée comme thérapie pour promouvoir une bonne santé et stimuler le système immunitaire.

Quiconque a regardé un coucher de soleil ou une belle peinture et s'est senti calme et heureux intérieurement, tandis que son esprit s'éclaircit et sa perception s'aiguise, a eu un avant-goût du royaume de la méditation. Une méditation réussie signifie simplement être - ne pas juger, ne pas penser, simplement être conscient, en paix et vivre chaque moment comme il se déroule.

Qu'est-ce que la méditation bouddhiste?

Dans le bouddhisme, la personne qui médite n'essaie pas d'entrer dans un état hypnotique ou de

contacter des anges ou toute autre entité surnaturelle.

La méditation implique le corps et l'esprit. Pour les bouddhistes, c'est particulièrement important car ils veulent éviter ce qu'ils appellent la " dualité " et leur façon de méditer doit donc impliquer le corps et l'esprit comme une seule entité.

Dans la définition la plus générale, la méditation est une façon de prendre le contrôle de l'esprit pour qu'il de-

vienne paisible et concentré, et que le méditant devienne plus conscient.

Le but de la méditation est d'empêcher l'esprit de se précipiter dans un flux de pensées sans but (ou même avec un but précis). Les gens disent souvent que le but de la méditation est de calmer l'esprit. Il existe un certain nombre de méthodes de méditation - des méthodes qui sont utilisées depuis longtemps et qui ont fait leurs preuves. Les gens peuvent méditer seuls ou en groupe. Méditer en groupe - peut-être lors d'une retraite appelée sesshin ou dans une salle de méditation ou un zendo - a l'avantage de rappeler à une personne qu'elle fait partie à la fois d'une communauté bouddhiste plus large et de la communauté des êtres de toutes espèces.







#### 7.1.2. Mandalas

L'un des objets visuels les plus riches du bouddhisme tibétain est le mandala.

Un mandala est une image symbolique de l'univers. Il peut s'agir d'une peinture sur un mur ou d'un rouleau, créé dans des sables colorés sur une table, ou d'une visualisation dans l'esprit d'un adepte très habile.

Le mandala représente un palais imaginaire qui est contemplé pendant la méditation. Chaque objet du palais a une signification, représentant un aspect de la



sagesse ou rappelant au méditant un principe directeur. Le mandala a pour but d'aider à transformer les esprits ordinaires en esprits éclairés et d'aider à la guérison.

Le mandala tibétain (comme l'exemple de cet article, qui a été créé à Manchester par des moines du monastère de Drepung Loseling près de Lhassa au Tibet) contient des divinités, avec la divinité principale au centre du motif. Les divinités qui résident dans le palais incarnent des vues philosophiques et servent de modèles.

#### Construction d'un mandala de sable

Selon les écritures bouddhistes, les mandalas construits à partir de sable transmettent des énergies positives à l'environnement et aux gens qui les regardent. On croit qu'ils purifient et guérissent. La peinture sur sable Mandala a été introduite par le Bouddha lui-même et il existe de nombreux signes différents de mandala, chacun avec des leçons différentes à enseigner.

Le processus de peinture sur sable mandala commence par une cérémonie d'ouverture, au cours de



laquelle les lamas con-sécrètent le site et font appel aux forces du bien. Les moines chantent et dans ent dans une robe resplendissante.

### 7.1.3. Coutumes bouddhistes

### Vénérer le Bouddha

La tradition bouddhiste a développé de nombreuses coutumes et pratiques différentes dans différentes parties du monde. Ceci peut prendre la forme d'une méditation sur les qualités de Bouddha, et d'honorer le Bouddha ou la figure de Bouddha. Une personne pourrait honorer le Bouddha en faisant des offrandes aux reliques ou aux images du Bouddha.

### L'échange de cadeaux

Dans la tradition Theravada, les laïcs bouddhistes offrent souvent des cadeaux aux moines bouddhistes, mais le don est aussi encouragé de façon plus générale, entre eux et pour les bonnes causes.





Dans le bouddhisme Theravada, les moines sont considérés comme l'incarnation des fruits de la pratique bouddhiste. La responsabilité des moines est de les partager avec les laïcs bouddhistes par leur exemple et leur enseignement. Donner aux moines est aussi considéré comme un bénéfice pour les laïcs et comme une récompense pour leur mérite.

### <u>Pèlerinage</u>

Quatre grands centres de pèlerinage ont vu le jour au cours des deux cents premières années qui ont suivi la mort de Bouddha et qui ont marqué des moments clés de la vie de ce dernier. Depuis lors, d'autres centres ont vu le jour dans pratiquement toutes les régions où le bouddhisme a été établi, chacun avec ses propres pratiques et coutumes. Le pèlerinage a pour but de favoriser une discipline spirituelle, d'accomplir un vœu ou simplement de voyager. C'est une



pratique bouddhiste importante. Le pèlerinage permet aussi d'exprimer un sentiment de dévotion et crée un lien avec les personnages historiques associés au lieu de pèlerinage.

#### Ordination

L'admission à la sangha monastique comporte deux rites de passage :

- Renonciation à la vie séculière
- Acceptation du monachisme comme novice

Comme dans de nombreux cas, l'acceptation en tant que moine ne pouvait se faire avant l'âge de 20 ans, les deux rites pouvaient être séparés par de nombreuses années. L'ordination est une cérémonie importante dans toutes les traditions. Dans le Theravada, par exemple, l'ordination signifie devenir moine. Pour devenir moine Theravadin, un postulant se rase la tête et la barbe et adopte la robe jaune du moine. Différents vœux sont échangés, y compris la répétition des Dix Préceptes. Ensuite, le postulant est interrogé sur son comportement passé et son aptitude à occuper le poste. S'il est satisfait, l'abbé officiant admet le postulant.

#### Vidéos



Médiation - Un guide vidéo sur la façon de méditer



Mandalas - Une vidéo sur la signification des mandalas



### 7.2. Hindouisme

Dans l'hindouisme, il n'y a pas de divinité unique, mais des milliers de dieux et de déesses. Les hindous choisissent de suivre et de célébrer différents dieux et déesses selon la tradition familiale, les circonstances, le folklore et le statut dans la communauté. Les Écritures expliquent les rites, mais ceux-ci diffèrent légèrement comme indiqué ci-dessus.

#### 7.2.1. Rites de bébé hindous

Les rituels hindous (sanskars) commencent avant la naissance d'un enfant. Les hindous croient qu'il



Mundan. Rasage de la tête, l'élimination des impuretés.

est de la responsabilité de chaque individu de continuer la race hindoue et donc peu après le mariage d'un couple, une prière appelée Garbhadana (conception) est récitée pour remplir ses obligations parentales. Pendant le troisième mois de grossesse, la cérémonie de Punsavana (protection du fœtus) a lieu. Ceci est fait pour la forte croissance physique du fœtus. Le Simantonnyana est pratiqué pendant le septième mois. C'est l'équivalent d'une baby shower et signifie " satisfaire l'envie de la femme enceinte ". Des prières sont offertes pour la mère et l'enfant en mettant l'accent sur le développement mental sain de l'enfant à naître. Les hindous croient que l'état mental d'une femme enceinte affecte l'enfant à naître.

Une fois que l'enfant entre dans le monde, le Jatakarma est exécuté pour accueillir l'enfant dans la famille, en mettant du miel dans la bouche de l'enfant et en murmurant le nom de Dieu à l'oreille de l'enfant.

D'autres rituels incluent une cérémonie de baptême (Namakarna), le Nishkarmana (la première sortie de l'enfant) et l'Annaprasana (le premier goût de nourriture solide de l'enfant).



Karnaveda le perçage des oreilles qui équivaut à la auérison et la santé.

La cérémonie du perçage des oreilles (Karnavedha) et la première cérémonie de coupe de cheveux (Mundan) sont également considérées comme très importantes. Ces sacrements sont pratiqués sur les deux sexes. Les hindous croient que le perçage d'un trou dans les lobes inférieurs de l'oreille a des bienfaits de l'acupuncture.

Le rasage de la tête est lié à l'élimination des impuretés. Lorsque l'enfant atteint l'âge scolaire, la cérémonie de l'Upanayana (fil sacré) a lieu. Les trois volets du fil sacré représentent les trois vœux (pour respecter la connaissance, les parents et la société) pris avant le début de l'éducation formelle.

## 7.2.2. Rites de mariage

Les sacrements hindous sont appelés " sanskars " et les sacrements célébrés lors d'un mariage sont appelés " Vivah Sanskar ".

Ce sanskar marque le début de la deuxième et la plus importante étape de la vie appelée'Grihistha Ashrama' qui implique la création d'une nouvelle unité familiale.

Deux personnes considérées comme compatibles forment un partenariat à vie lors de cette cérémo-



nie au cours de laquelle les responsabilités et les devoirs d'un maître de maison sont expliqués. Les détails précis et les rituels d'une cérémonie de mariage varient d'une région à l'autre et il faut parfois plusieurs heures pour les accomplir. En Grande-Bretagne, les mêmes traditions sont honorées et peuvent être retracées jusqu'à l'origine d'une famille.

Les principales étapes d'un mariage hindou sont les suivantes :

#### Jayamaala

Tout d'abord, les parents de la mariée accueillent le marié et sa famille à la limite de la maison où le mariage a lieu. Une marque rouge de kum-kum (sorte de poudre) est appliquée sur leur front. Les membres des deux familles sont présentés officiellement, marquant le début d'une relation entre deux familles. La mariée et le marié échangent alors des guirlandes (Jayamaala) et s'éteignent : "Que tous les érudits ici présents sachent que nous nous acceptons volontiers, volontairement et agréablement les uns les autres. Nos cœurs sont concordants et unis comme des eaux."



Jayamaala, la première partie de la cérémonie où les guirlandes sont échangées.

### Madhu-Parka

Le marié est amené à un autel spécialement décoré appelé " mandap " et se voit offrir un siège et une boisson de bienvenue - un mélange de lait, de ghee, de yoghourt, de miel et de sucre.

### Gau Daan et Kanya Pratigrahan

'Gau' " signifie « vache » et 'Daan' signifie « don ». De nos jours, l'échange symbolique de cadeaux, de vêtements particuliers et d'ornements a lieu. La mère du marié donne à la mariée un collier de bonne augure (mangala suotra). La suie de mangla est l'emblème de l'état civil d'une femme hindoue. Kanya' signifie la fille et 'Pratigrahan' est un échange avec une réactivité des deux côtés. Le père de la mariée déclare que leur fille a accepté l'époux et leur demande d'accepter son épouse.

## Vivaha-homa

Un feu sacré est allumé et le Purohit (prêtre) récite les mantras sacrés en sanskrit. Les oblations sont dirigées vers le feu en disant les prières. Les mots "Id na mama" signifiant "ce n'est pas pour moi" sont répétés après les offrandes. Cela enseigne la vertu de l'altruisme nécessaire pour diriger une famille.

#### <u>Paanigrahan</u>

C'est la cérémonie des vœux. Le mari, tenant la main de sa femme, dit : "Je tiens ta main dans l'esprit du Dharma, nous sommes tous les deux mari et femme".

#### Shilarohan et Laaja Homa

Shilarohan: lorsque la mariée grimpe sur une pierre/rocher, ce qui symbolise sa volonté et sa force de surmonter les difficultés dans l'exercice de ses fonctions. Les deux marchent doucement autour du feu sacré quatre fois. La mariée mène trois fois et la quatrième fois le marié mène. On lui rappelle ses responsabilités. Le couple joint les mains dans lesquelles les frères de la



Shilarohan et Laaja Homa, ce sont les frères de la mariée qui s'en chargent.



mariée versent de l'orge, qui est offerte au feu, symbolisant qu'ils travailleront tous ensemble pour le bien-être de la société. Le mari marque la raie dans les cheveux de sa femme avec de la poudre de kumkum rouge pour la première fois. C'est ce qu'on appelle la " porte du péché " et c'est une marque distinctive d'une femme hindoue mariée.

### Sapta-Padi

C'est la partie principale et légale de la cérémonie. Le couple fait sept pas en récitant une prière à chaque pas. Ce sont les sept vœux qui sont échangés. Le premier pour la nourriture, le deuxième pour la force, le troisième pour la prospérité, le quatrième pour la sagesse, le cinquième pour la progéniture, le sixième pour la santé et le septième pour l'amitié. Dans certaines régions, au lieu de marcher les sept marches, la mariée touche sept pierres ou noix avec son orteil droit. Un nœud matrimonial symbolique est noué après cette cérémonie.

#### Surya Darshan et Dhruva Darshan

Le couple regarde le Soleil afin d'être béni par une vie créative. Ils regardent en direction de la Dhruva (étoile polaire) et décident de rester inébranlables et fermes comme l'étoile polaire.

### Ashirvada (Bénédictions)

Le couple est béni par les anciens et le prêtre pour une longue et prospère vie conjugale.

#### Les idées reçues

Il est important de clarifier deux idées reçues sur les mariages hindous : les mariages arrangés et les mariages d'enfants. Les écritures hindoues interdisent l'usage de la force ou de la coercition dans les mariages. Les mariages arrangés sont fondés sur l'accord de la mariée et du marié et ne doivent pas être confondus avec les mariages forcés. Les mariages d'enfants sont maintenant interdits dans l'hindouisme.

### 7.2.3. Rites de la mort

En général, les hindous croient que la vie et la mort font partie du concept de samsara, ou renaissance. Le but ultime pour beaucoup d'hindous est de se libérer du désir, d'échapper ainsi au samsara et d'atteindre le moksha, l'état transcendant du salut. Une fois le moksha atteint, l'âme sera absorbée dans le Brahman, la force divine et la réalité ultime.

#### Quand la mort est imminente

Lorsqu'un hindou s'approche de la mort, il faut communiquer avec un prêtre et le prêtre et sa famille doivent se réunir pour être avec la personne mourante. Les personnes présentes doivent chanter des mantras ou jouer un enregistrement des mantras chantés. Lorsque la mort semble imminente, le corps devrait, si possible, être transféré sur un tapis d'herbe sur le sol. Une petite quantité d'eau du Gange devrait être placée dans l'embouchure du mourant. Si cela n'est pas possible avant le décès, les mesures suivantes devraient être prises immédiatement après le décès.

#### Après que le décès soit survenu

Dès que la mort survient, les personnes rassemblées éviteront de toucher inutilement le corps, car il est considéré comme impur.

### Quand organiser des funérailles hindoues ?

Les préparatifs pour les funérailles commencent immédiatement. Les funérailles devraient avoir lieu le plus tôt possible - traditionnellement, au crépuscule ou à l'aube suivante, selon la première éventualité. Un prêtre devrait être contacté et peut aider à guider le processus de prise de décision et diriger la famille vers une maison funéraire amie des Hindous.



### Don d'organes

Le don d'organes est acceptable pour les hindous, car il n'existe aucune loi hindoue interdisant le don d'organes ou de tissus.

#### **Embaumement**

L'embaumement est acceptable dans l'hindouisme.

### Préparation du corps

De nombreux salons funéraires hindous reconnaissent l'importance du lavage du corps par la famille et permettent à la famille de préparer le corps. Si cela n'est pas possible, le salon funéraire peut laver et habiller le corps. Pour le lavage rituel, la tête du défunt doit être orientée vers le sud. Une lampe à huile allumée ainsi qu'une photo de la divinité préférée du défunt doit être conservée sur la tête du défunt. Traditionnellement, pour le "abhisegam" (bain sacré), le corps est lavé dans un mélange de lait, de yaourt, de ghee (beurre clarifié), et de miel. Le corps peut également être lavé à l'eau purifiée. Une fois le corps suffisamment nettoyé, les gros orteils doivent être attachés ensemble, les mains doivent être placées paume à paume dans une position de prière, et le corps doit être enveloppé dans un drap blanc uni. Si la personne décédée était une femme mariée décédée avant son mari, elle devrait être vêtue de rouge.

### Regarder, s'éveiller ou visiter avant un enterrement hindou

Les hindous tiennent généralement une brève veillée funèbre avant l'incinération. Le corps doit être exposé dans un cercueil simple et peu coûteux. "Vibuti" (frêne) ou "chandanam" (bois de santal) devrait être appliqué sur le front d'un homme, et le curcuma devrait être appliqué sur le front d'une femme. Une guirlande de fleurs devrait être placée autour du cou, et le basilic sacré devrait être placé dans le cercueil. Pendant la veillée, la famille et les amis se rassemblent autour du cercueil et peuvent réciter des hymnes ou des mantras. A la fin de la veillée, avant que le corps ne soit enlevé pour l'incinération, de nombreux hindous placent des "pinda" (boules de riz) près du cercueil. À la fin de la veillée, le cercueil est retiré les pieds en premier et amené sur le lieu de crémation.

#### Crémation

Traditionnellement, tous les hindous - à l'exception des bébés, des enfants et des saints - sont incinérés.

Traditionnellement, le cercueil est transporté sur une civière et transporté à pied jusqu'au lieu de crémation, mais il est acceptable de transporter le corps dans un véhicule. Si un véhicule, tel qu'un corbillard, est utilisé pour le transport, le parent masculin le plus âgé (appelé "karta") et un autre aîné masculin de la famille doivent accompagner le cercueil. Il est d'usage que seuls les hommes assistent à la crémation.

Historiquement, les crémations hindoues ont lieu sur le Gange en Inde. La famille construit un bûcher et place le corps sur le bûcher. Le karta encerclera le corps trois fois, en marchant dans le sens inverse des aiguilles d'une montre pour que le corps reste sur sa



Cette photo montre un bûcher funéraire traditionnel mais ce n'est pas légal en Grande-Bretagne où les crémations ont lieu dans un crématorium.

gauche, et en arrosant d'eau bénite sur le bûcher. Ensuite, le karta mettra le feu au bûcher et les personnes rassemblées resteront jusqu'à ce que le corps soit entièrement brûlé. Pour les hindous vivant à l'extérieur de l'Inde, il y a des compagnies qui s'occuperont de l'expédition du corps en Inde et qui tiendront une crémation traditionnelle avec un karta de remplacement.



Au Royaume-Uni, seuls les crématoires peuvent incinérer des corps. Cependant, la plupart des crématoires sont autorisés à accueillir des cérémonies avant la crémation et permettent aux invités d'être présents à la crémation elle-même. Ainsi, la plupart des rituels peuvent encore être observés. Le corps devrait être introduit dans la crémato-rium pieds en premier, idéalement avec les pieds orientés vers le sud. Ceux qui sont rassemblés peuvent prier, et ensuite le karta exécutera le rituel de l'encerclement du corps. À ce stade, le corps est prêt pour la crémation et doit être placé dans l'incinérateur les pieds en premier. Quand le corps aura été entièrement incinéré, les personnes rassemblées rentreront chez elles.

### Réception après les funérailles

De retour à la maison, tous les membres de la famille se baignent et se changent en vêtements frais. Puis la famille se réunira pour un repas. Un prêtre peut visiter la famille à la maison et purifier la maison avec de l'encens.

#### Période de deuil et événements commémoratifs hindous

Le lendemain de la crémation, le karta retourne au crématoire et ramasse les cendres. Traditionnellement, les cendres devraient être immergées dans le Gange, bien que de plus en plus d'autres rivières deviennent des substituts acceptables. Pour les hindous vivant en dehors de l'Inde, il y a des entreprises qui s'occuperont de l'expédition des cendres incinérées vers l'Inde et submergeront les cendres dans les Gan-ges.

Les cendres des morts sont traditionnellement dispersées dans le Gange.

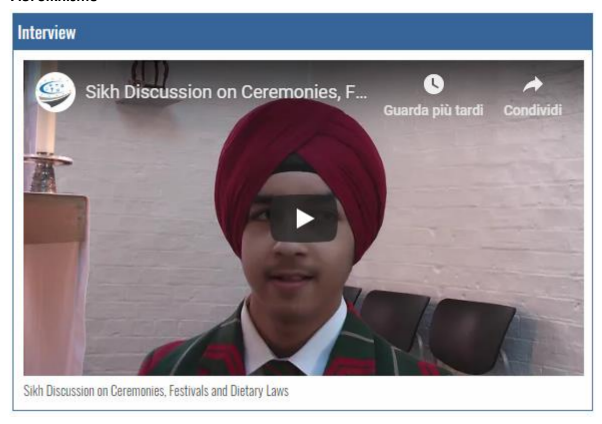
L'incinération du défunt marque le début de la période de deuil, qui dure 13 jours. Pendant ce temps, la famille

du défunt restera à la maison et recevra des visiteurs, bien que les rituels de deuil puissent varier selon la communauté. Une photographie de la personne décédée peut être affichée bien en vue et une guirlande de fleurs peut être placée sur la photographie. Tout au long de la période de deuil, le rite du "preta-karma" sera accompli, qui aide l'esprit désincarné du défunt à obtenir un nouveau corps pour sa réincarnation.

Un an après le décès, la famille observera un événement commémoratif appelé "sraddha", qui rend hommage au défunt. Le karta invitera les brahmanes, membres de la plus haute caste, à la maison et leur fournira un repas élaboré, les traitant comme ses propres parents.



#### 7.3. Sikhisme



#### 7.3.1. 5 K's

Les 5 K datent de la création du Khalsa Panth par Guru Gobind Singh en 1699. Le gourou les a présentés pour plusieurs raisons :

- L'adoption de ces symboles communs permettrait d'identifier les membres du Khalsa
- Parce que tous les membres du Khalsa portent les 5 K, les membres de la communauté sont plus fortement liés les uns aux autres.
- Chaque K a une signification particulière

# La signification des 5 Ks

Les 5 K pris ensemble symbolisent le fait que les Sikhs qui les portent se sont consacrés à une vie de dévotion et de soumission au Gourou.

Les 5 K sont 5 symboles physiques portés par les sikhs qui ont été initiés au Khalsa.

#### Les cinq K sont:

- Kesh (cheveux non coupés)
- Kara (un bracelet en acier)
- Kanga (un peigne en bois)
- Kaccha aussi épeautre, Kachh, Kachera (sousvêtements en coton)
- Kirpan (épée d'acier)



Les 5 K sont les symboles d'être un Sikh et sont aujourd'hui portés comme symboles d'une foi sikhe.



### Kesh - cheveux non coupés

Diverses raisons et symbolismes ont été mis de l'avant pour la pratique sikhe de garder les cheveux non coupés.

- Tout au long de l'histoire, les cheveux (kesh) ont été considérés comme un symbole de sainteté et de force.
- Les cheveux font partie de la création de Dieu. Le fait de ne pas couper les cheveux indique que l'on est prêt à accepter le don de Dieu tel que Dieu l'a voulu.
- Les cheveux non coupés symbolisent l'adoption d'une vie simple et le déni de fierté dans son apparence.
- Ne pas se couper les cheveux est le symbole de la volonté d'aller au-delà des préoccupations du corps d'atteindre la maturité spirituelle.
- Un Sikh ne devrait incliner la tête que devant le gourou, et non devant un barbier.
- C'est un symbole très visible de l'appartenance au groupe.
- Il suit l'apparition du gourou Gobind Singh, fondateur du Khalsa



Couvrir les cheveux peut être une affaire compliquée et longue. Certaines personnes croient à tort que la turbine est le symbole religieux, mais qu'il s'agit des cheveux négligés.

Sikh women are just as forbidden to cut any body hair or even trim their eyebrows, as Sikh men are forbidden to trim their beards.

#### Kara - un bracelet en acier

Un symbole de retenue et de gentillesse.

Un symbole qu'un Sikh est lié au Gourou.

Il sert à rappeler qu'un Sikh ne devrait rien faire que le Gourou n'approuverait pas.

Un symbole de Dieu n'ayant ni commencement ni fin.

Symbole d'un lien permanent avec la communauté - être un maillon de la chaîne des Khalsa Sikhs (le mot pour lien est "kari").

Le Kara est fait d'acier, plutôt que d'or ou d'argent, car ce n'est pas un ornement.

### Kanga - un peigne en bois

Ceci symbolise la propreté de l'esprit et du corps, puisqu'il permet de garder les cheveux non coupés propres et en ordre.

Elle symbolise l'importance de prendre soin du corps que Dieu a créé. Cela



Certaines femmes choisissent aussi de porter des vêtements

ne va pas à l'encontre de l'objectif des Sikhs d'aller au-delà des préoccupations corporelles ; puisque le corps est le véhicule de l'illumination, il faut en prendre soin de façon appropriée.

#### Kachha - sous-vêtements spéciaux

Il s'agit d'une paire de culottes qui ne doivent pas descendre sous le genou. C'était un vêtement particulièrement utile pour les guerriers sikhs des XVIIIe et XIXe siècles, car il convenait très bien pour faire la guerre à cheval.

C'est un symbole de chasteté.



### Kirpan - une épée de cérémonie

Il n'y a pas de style fixe de kirpan et il peut mesurer de quelques pouces à trois pieds de long. Il est conservé dans un fourreau et peut être porté sur ou sous les vêtements.

Le kirpan peut symboliser :

- Spiritualité
- La partie soldat des Soldats-Saints
- Défense du bien
- Défense des faibles
- La lutte contre l'injustice
- Une métaphore de Dieu

Pour un Sikh, le fait que le Gourou ait ordonné aux Sikhs de porter les 5 K est une raison tout à fait suffisante, et il n'est pas nécessaire d'en dire plus.

Les symboles sont devenus beaucoup plus puissants au fil des ans dans l'histoire sikhe.

Chaque Sikh se souvient que chaque guerrier, saint ou martyr sikh depuis 1699, et chaque membre vivant du Khalsa, est uni avec eux en ayant adopté les mêmes 5 K.

### 7.3.2. Cérémonie de baptême

### Rites du bébé sikh

Les sikhs suivent les instructions pour toutes les cérémonies (naissance, baptême et mariage) telles qu'énoncées dans le Sikh Rahit Maryada (code de conduite sikh) et en suivant le livre saint du Guru Granth Sahib.

La prière est la première action des femmes sikhs lorsqu'elles apprennent qu'elles sont enceintes. A la naissance du bébé, les mots du Mool Mantar (une prière clé, composée par Guru Nanak) sont

murmurés aux oreilles de l'enfant et une goutte de miel est placée dans la bouche.

Il est également d'usage de visiter le temple dès que cela est physiquement possible après l'accouchement, c'est-à-dire généralement dans les quarante jours qui suivent la naissance de l'enfant.

Une fois à l'intérieur du Gurdwara, le Granth Sahib Guru est ouvert au hasard par le Granthi (prêtre) et un passage est lu à haute voix. La famille choisira ensuite un nom en utilisant la première lettre de l'hymne sur la page ouverte. Le nom du bébé est annoncé à la congrégation, le Granthi ajoutera aussi Singh (lion) comme nom de famille si le bébé est un garçon, et Kaur (princesse) si l'enfant est une fille.



La cérémonie de baptême sikh est une occasion très spéciale et souvent, le Gurdwara déborde pour l'événement spécial.

Pour célébrer, Karah Parshad, un plat sucré à base de farine, de semoule, de beurre et de sucre, est distribué dans l'assemblée

# 7.3.3. Cérémonie de mariage

Le mariage sikh s'appelle Anand Karaj. Cette forme de mariage a été introduite dès l'époque des gourous sikhs et a été reconnue par l'Anand Marriage Act 1909, sous le régime britannique en Inde. Selon le Code sikh approuvé au niveau central (Sikh Reht Maryada), les personnes qui ne professent pas la foi sikhe ne peuvent être unies par les liens du mariage par la cérémonie d'Anand Karaj. Les garçons et les filles sikhs adultes se marient lorsqu'ils sont pleinement capables d'assumer les responsabilités de la vie conjugale. Le mariage d'enfants est interdit. Les mariages sikhs peuvent être



arrangés et assistés par les parents, mais ce n'est pas nécessaire. Les garçons et les filles peuvent se rencontrer directement et se marier. L'orientation religieuse veut qu'un homme et une femme sikhs entrent dans le mariage sans tenir compte de la caste du futur époux.

Une cérémonie de fiançailles peut avoir lieu avant le mariage, mais ce n'est pas nécessaire. Tout jour convenable pour les parties est fixé sans égard à toute superstition sur les jours propices, bons ou mauvais. Les rituels de mariage de type hindou sont strictement interdits.

La plupart des mariages ont lieu le matin. La cérémonie commence par une réunion des deux parties appelée Milni, au cours de laquelle les shabads (hymnes de l'Écriture sikhe, Guru Granth Sahib) sont chantés. Souvent une Ardaas (supplication) est aussi dite chez les Milni (non prescrite).

Les deux parties se disent le salut sikh avec "Waheguru Ji Ka Khalsa, Waheguru Ji Ki Ki Fateh" (Khalsa appartient au Wondrous Donneur de Connaissance ; à qui appartient aussi la victoire).



De nombreuses cérémonies spéciales ont lieu dans le Gurdwara, comme les mariages.

La cérémonie de mariage a lieu lors d'une réunion de congrégation en présence du gourou Granth Sahib. Les shabads (hymnes sikhs) sont chantés et le garçon et la fille sont assis côte à côte face au Gourou Granth Sahib. La fille est assise sur le côté gauche du garçon. Le couple et leurs parents (ou tuteurs) se lèvent et un Ardaas est offert, cherchant la bénédiction de Waheguru (le Wondrous Donneur de la Connaissance) pour le commencement du mariage Anand.

Tout Amritdhari Sikh (homme ou femme qui a subi une initiation amrit traditionnelle et qui pratique donc le code sikh prescrit dans la vie quotidienne) peut célébrer un mariage. Cet

officiant informe le couple des devoirs de la vie conjugale selon les enseignements du Gourou. Il explique leurs obligations mutuelles en tant que mari et femme.

L'amour mari-femme sikh est modelé sur l'amour entre l'âme humaine et l'âme suprême tel que décrit dans les quatre lavan (hymnes composés par le quatrième gourou dans la section Suhi raag du Gourou Granth Sahib). L'époux et l'épouse se jurent fidélité l'un à l'autre en présence du Gourou (Granth Sahib) et de la sainte congrégation. Ils acceptent leurs obligations en s'inclinant devant le gourou Granth Sahib. Le mariage Anand est un sacrement et aucun document n'est nécessaire.

La cérémonie principale est très simple. Le marié porte une écharpe sur son épaule. La fin de ceci est placée (par le père, le tuteur ou toute autre personne responsable de la mariée) dans les mains de la mariée. L'officiant lit les quatre lavan (strophes) du gourou Granth Sahib.

Après la lecture de la première strophe, le couple se lève et, accompagné de musique, tandis que le même hymne est chanté par les ragis (chanteurs religieux), marche lentement autour du Guru Granth Sahib, l'époux qui conduit la mariée.

Après être retournés à leur position devant le Guru Granth Sahib après chacun des quatre hymnes (lavan), ils devraient rester debout pendant que la strophe suivante est lue avant de commencer la prochaine circumambulation tandis que la même strophe est chantée par les ragis. (Cependant, de nos jours, les couples préfèrent s'asseoir après chaque circumambulation de Guru Granth Sahib. Apparemment, bien que lourd, cela semble être devenu acceptable.)

Après les quatre lavan, l'hymne d'Anand Sahib est lu par les ragis. Il y a une Ardaas (supplication) d'achèvement de la cérémonie. La Sainte Vaak (lecture aléatoire d'un hymne de Guru Granth Sahib) est lue et le pudding sacré Karah Pasad est distribué à toutes les personnes présentes.

Résumé de ce qui est permis et de ce qui est interdit

Les personnes qui ne professent pas la foi sikhe ne peuvent pas être unies dans les noces par la cérémonie d'Anand Karaj.





Le mariage d'enfants est interdit.

Toutes les superstitions sikhes sur les bons ou mauvais jours et les rituels avant, pendant et après le mariage sont strictement interdites.

Les sikhs pratiquent la monogamie.

Les veuves ou veufs peuvent se remarier.

Bien que les rôles du mari et de la femme soient considérés comme complémentaires (et malgré l'érosion de certaines valeurs sikhes en raison de la proximité et de l'influence de la majorité hindoue en Inde), l'égalité des hommes et des femmes est consacrée dans les enseignements du Gourou Granth Sahib.

### Vidéos



5 K's- Une vidéo des 5 K's -



Cérémonie de baptême - Vidéo d'une cérémonie de baptême sikh